
A História Secreta dos Jesuítas 
Edmond Paris

Traduzido para o português em 1997 por Josef Sued

21 edição: 2* tiragem / Ano 2000

Índice

BH Introdução dos editores

Introdução do Dr. Alberto Rivera

O Homem Edmond Paris

Capítulo 1

Fundação da Ordem Jesuíta

Ignácio de Loyola

Os Exercícios Espirituais

Fundação da Companhia

O Espírito da Ordem

Os Privilégios da Companhia

Capítulo 2

Os Jesuítas na Europa Durante os Séculos XVI e XVII

Itália, Portugal e Espanha 

Alemanha

Os Jesuítas: O General Boulanger e o Caso Dreyfus

Os Anos Antes da Guerra 1900-1914

Capítulo 3

Missões no Estrangeiro

índia, Japão e China

As Américas: O Estado Jesuíta do Paraguai

Capítulo 4

Os Jesuítas na Sociedade Européia

O Ensino dos Jesuítas A Moral dos Jesuítas O Eclipse da Companhia

Renascimento da Companhia de Jesus Durante o Século XIX

O Segundo Império e a Lei Falloux - A Guerra de 1870

Os Jesuítas em Roma - O Sílabo 

Os Jesuítas na França de 1870 a 1885

Capítulo 5

O Ciclo Infernal

A Primeira Guerra Mundial

Preparativos para a Segunda Guerra Mundial



A Agressão Alemã e os Jesuítas: Áustria, Polônia, Thecoslováquia e Yugoslávia

O Movimento Jesuíta na França Antes e Durante a Guerra de 1939-1945

A Gestapo e a Companhia de Jesus

Os Campos da Morte e a Cruzada Anti-Semita

Os Jesuítas e o Collegium Russicum O Papa João XXIII Tira a Máscara

Capítulo 6 Conclusão

Capítulo 7 Bibliografia

Periódicos

Suíça

Polônia e Rússia

Suécia e Inglaterra

França

Introdução dos Editores

Não há pessoa mais qualificada para fazer a introdução do livro de Edmond Paris, "A História 
Secreta dos Jesuítas", que o Dr. Alberto Rivera, ex-sacerdote jesuíta, criado desde os sete anos 
de idade em um seminário na Espanha, sob extremo juramento e os mais rígidos métodos de 
indução, treinado inclusive no Vaticano, que resumiu a história dos jesuítas.

Os dados contidos neste livro são factuais e amplamente documentados, encontrando-se à 
disposição para consulta de todos os cristãos, ao redor do mundo, que crêem na Bíblia, a qual 
declara:

"O meu povo está sendo destruído porque lhe falta o conhecimento". Oséias 4.6

Introdução do Dr. Alberto Rívera

Os homens mais perigosos são aqueles que aparentam muita religiosidade, especialmente 
quando estão organizados e detêm posições de autoridade, contando com o profundo respeito do 
povo, o qual ignora seu sórdido jogo pelo poder nos bastidores.

Esses homens chamados "religiosos", que fingem amar a Deus, recorrerão ao assassinato, 
incitarão revoluções e guerras, se necessário, em apoio à sua causa. São políticos ardilosos, 
inteligentes, gentis e de aparência religiosa, vivendo em um obscuro mundo de segredos, intrigas 
e santidade mentirosa.

Esse padrão humano, observado em A História Secreta dos Jesuítas, espiritualmente falando, 
pode ser verificado entre os escribas, fariseus e saduceus do tempo de Jesus Cristo.

Os "pastores primitivos" observavam muito do antigo sistema babilônico, além da Teologia 
judaica e da Filosofia grega. Todos eles perverteram a maior parte dos ensinamentos de Cristo e 
de Seus apóstolos, construindo as bases para a máquina do catolicismo romano, que estava por 
vir. Piamente, atacaram, perverteram, acrescentaram e suprimiram da Bíblia.

Esse  espírito  religioso  anticristão,  trabalhando  através  deles,  pôde  ser  visto  novamente 
quando Ignácio de Loyola criou os jesuítas para, secretamente, atingir dois grandes objetivos da 
instituição católica romana:

1) Poder político universal

2)  Uma igreja universal, no cumprimento das profecias de Apocalipse 6.13-17 e 18.



No momento em que Ignácio  de Loyola apareceu em cena,  a Reforma Protestante  tinha 
danificado  seriamente  o  sistema  católico  romano.  Ele  chegou  à  conclusão  que  a  única 
possibilidade de sobrevivência para a sua "igreja" seria através do reforço dos cânones. 

Isso  aconteceria  não  pelo  simples  aniquilamento  das  pessoas,  conforme  os  frades 
dominicanos se incumbiam de fazer através da Inquisição, mas pela infiltração e penetração em 
todos os setores da sociedade. "O protestantismo deve ser conquistado e usado para o benefício 
dos papas", era a proposta pessoal de Ignácio de Loyola ao papa Paulo III.

Os  jesuítas  começaram  a  trabalhar  imediatamente,  infiltrando-se  em  todos  os  grupos 
protestantes,  incluindo-se  aí  suas  famílias,  locais  de  trabalho,  hospitais,  escolas,  colégios  e 
demais instituições. Atualmente, têm sua missão praticamente concluída.

A Bíblia coloca o poder de uma igreja local nas mãos de um pastor de Deus. Os astutos 
jesuítas, no entanto, conseguiram com sucesso tirar aquele poder das denominações evangélicas 
ao longo do tempo, tendo conseguido agora lançar quase todas as denominações protestantes 
nos braços do Vaticano. Isso foi exatamente o que Ignácio de Loyola se propôs a atingir: uma 
igreja universal e o fim do protestantismo.

Na medida em que o leitor  for  se aprofundando na leitura do livro A História Secreta dos 
Jesuítas, perceberá a existência de um] paralelo entre os setores religioso e político. O autor, 
Edmond  Paris,  revela  a  infiltração  dos  jesuítas  nos  governos  e  nações  do  mundo,  para 
manipulação  do  curso  da  História,  erguendo  ditaduras,  enfraquecendo  democracias,  abrindo 
caminho para a anarquia social, política, moral, militar, educacional e religiosa.

O Homem Edmond Paris
Através dos trabalhos proféticos do livro do Apocalipse, Edmond Paris se tornou em um mártir 

para Jesus. Ao expor tal conspiração, apostou sua vida na verdade dos sinais bíblicos a serem 
conhecidos.

Edmond Paris nunca chegou a me conhecer, mas o conheci sem termos sido apresentados 
pessoalmente, quando, com outros jesuítas e sob juramento, fui instruído a respeito dos nomes 
de instituições e indivíduos na Europa considerados perigosos para os objetivos da instituição 
católica romana. Seu nome nos foi passado nessa ocasião.

Obras de Edmond Paris: Le Vatican Contre La France Genocide in the Satellite Croatia The 
Vatican Against Europe.

As  obras  de  Edmond  Paris  sobre  o  catolicismo  romano  fizeram  com  que  os  jesuítas 
assumissem como compromisso: destruí-lo; destruir sua reputação, inclusive de sua família, e 
destruir seu trabalho. Até hoje, estas grandes obras de Edmond Paris têm sido adulteradas, mas 
pedimos que Deus continue a preservá-las, pois são extremamente necessárias para a salvação 
do povo católico romano.

Prefácio

Um escritor do século passado, Adolphe Michel, lembrava que Voltaire estimava em seis mil o 
número de obras publicadas sobre os jesuítas àquela época. 'A que número chegaremos um 
século depois?", perguntava Adolphe Michel, apenas para terminar em seguida: "Não importa. 
Enquanto houver jesuítas, livros terão de ser escritos contra eles. Nada mais pode ser dito de 
novo sobre eles,  mas as novas gerações de leitores surgem todos os dias,  e esses leitores 
procurarão  por  livros  velhos?"  A razão  a  qual  acabamos  de  mencionar  seria  mais  do  que 
suficiente para justificar a retomada desse assunto exaustivamente discutido.



De fato, muitos dos primeiros livros retratando a história dos jesuítas não podem mais ser 
encontrados.  Apenas  em bibliotecas  públicas  ainda  podem ser  consultados,  o  que  os  torna 
inacessíveis à maior parte dos leitores.

Com o propósito de informar suscintamente ao público em geral, pareceu-nos necessário um 
sumário dessas obras.

Há também outra razão, tão importante quanto a que acabamos de mencionar. Ao mesmo 
tempo em que novas gerações de leitores surgem, novas gerações de jesuítas aparecem, e 
estes, trabalham ainda hoje, com os mesmos métodos tortuosos e tenazes com os quais tão 
freqüentemente no passado fizeram funcionar os reflexos defensivos de nações e governos.

Os filhos de Loyola, mais do que nunca, são a ala dominante da Igreja Romana. Tão bem 
disfarçados  quanto  antigos,  continuam a ser  os mais  eminentes  "ultramontanos";  os  agentes 
discretos mas eficazes da Santa Sé em todo o mundo; os campeões camuflados de sua política; 
a "arma secreta do papado".

Este livro é ao mesmo tempo uma retrospectiva e atualização da história do jesuitismo. Pelo 
fato da maioria das obras referentes aos jesuítas não mencionarem o papel primordial deles nos 
eventos que estão subvertendo o mundo nos últimos cinqüenta anos, acreditamos ter chegado o 
momento de superarmos essa lacuna ou, mais precisamente,  iniciarmos com nossa modesta 
contribuição um estudo ainda mais profundo sobre o assunto.

Fazemo-lo, sem ignorar os obstáculos a serem enfrentados pelos autores não - apologistas, 
desejosos de tornarem públicos escritos sobre esse assunto tão incandescente.

De todos os fatores integrantes da vida internacional  de um século cheio de confusões e 
transtornos,  um dos  mais  decisivos  -  e  ainda  não  suficientemente  reconhecidos  -  reside  na 
ambição da Igreja Romana.

Seu desejo secular de estender sua influência ao Oriente fez dela o aliado "espiritual" do Pan-
Germanismo  e,  ainda,  sua  cúmplice  na  tentativa  de  conquistar  poder  supremo,  em  duas 
ocasiões, 1914 e 1939, trazendo morte e ruína aos povos da Europa. O público praticamente 
ignora  a  responsabilidade  absoluta  do  Vaticano  e  seus  jesuítas  no  início  das  duas  guerras 
mundiais  -  uma  situação  que  pode  ser  parcialmente  explicada  pelos  fundos  gigantescos  à 
disposição do Vaticano e seus jesuítas,  dando-lhes  poder  em muitas  esferas  da  vida social, 
especialmente a partir do último conflito.

Na realidade, o papel desempenhado por eles nesses eventos trágicos, quase nem chegou a 
ser mencionado até o presente momento, à exceção dos apologistas, ansiosos por disfarçá-lo. É 
com o objetivo de corrigir isso e estabelecer os fatos verdadeiros que apresentamos nesta e em 
outras obras a atividade política do Vaticano na atualidade - atividade esta que também conta 
com a participação dos jesuítas.

Apesar  da  tendência  generalizada  cada  vez  maior  de  uma  "laicização"  (exclusão  da 
religiosidade); do progresso inelutável do racionalismo, que reduz um pouco a cada dia o domínio 
do  "dogma",  a  Igreja  Romana não  poderia  desistir  do  grande  objetivo,  o  qual  tem sido  seu 
propósito desde o início:  reunir  sob o seu domínio todas as nações da Terra.  Essa "missão" 
monumental  deve  continuar,  independentemente  do  que  aconteça,  tanto  entre  os  "pagãos" 
quanto entre os "cristãos separados".

O clero  secular  tem,  em especial,  a tarefa  de sustentar  as posições adquiridas,  o  que é 
particularmente difícil hoje em dia, enquanto fica a cargo de certas ordens regulares o aumento 
do rebanho de fiéis, pela conversão dos "hereges" e "pagãos", um trabalho ainda mais árduo.

A tarefa é de preservar ou adquirir, defender ou atacar e, na frente de batalha, está a força de 
combate da Companhia de Jesus - os jesuítas. Essa companhia não é secular nem regular nos 



termos de seus estatutos; é, no entanto, um tipo sutil, intervindo quando e onde for conveniente, 
dentro e fora da Igreja.

Resumindo: "A Companhia de Jesus é o agente mais qualificado, mais perseverante, mais 
destemido  e  mais  convicto  da  autoridade  papal",  como  a  descreveu  um  de  seus  melhores 
historiadores.

Veremos de que maneira esse corpo de janízaros (tropa de choque) foi formado e que tipo de 
serviço inestimável dedicou ao papado. Verificaremos também o quanto esse zelo foi realmente 
efetivo, a ponto de se tornar indispensável à instituição que servia, exercendo tamanha influência 
que seu prior era chamado, e com razão, de o "Papa Negro", pois tornava-se cada vez mais difícil 
distinguir, no governo da Igreja, a autoridade do papa e a do seu poderoso coadjutor.

O papa, não satisfeito em dar apenas o seu "apoio" pessoal a Hitler, concedeu dessa forma o 
apoio moral do Vaticano ao Reich nazista! Ao mesmo tempo em que o terror estava começando a 
reinar do outro lado do Reno, e era secretamente aceito e aprovado, os assim chamados "camisa 
marron" já tinham posto quarenta mil pessoas em campos de concentração.

Os massacres organizados e perseguições se multiplicavam, ao som dessa marcha nazista: 
"Quando  o  sangue  judeu  escorrer  pela  lâmina,  nos  sentiremos  melhor  novamente"  (Horst- 
Wessel - Lied).

Durante  os  anos  seguintes,  Pio  XII  viu  coisas  ainda  piores,  sem  se  alterar.  Não  é  de 
surpreender que os dirigentes católicos da Alemanha competissem entre eles na servidão ao 
regime nazista, encorajados que eram pelo seu "mestre" romano. Seria importante ler os delírios 
ensandecidos e as acrobacias verbais de teólogos oportunistas, dentre eles Michael Schmaus, o 
qual foi posteriormente elevado por Pio XII a "alto dignatário da Igreja", e descrito como "o grande 
teólogo de Munique" pela publicação La Croix, em 2 de setembro de 1954. Ou ainda um certo 
livro intitulado Katholisch Konservatives Erbgut, sobre o qual alguém escreveu:

"Esta antologia oferece-nos textos dos principais teóricos católicos da Alemanha, de Gorres a 
Vogelsang, fazendo-nos crer que o nacional-socialismo nasceu pura e simplesmente de idéias 
católicas" (Gunther Buxbaum, Mercure de France, 15 de janeiro de 1939).

Os bispos,  obrigados a fazer  um voto de obediência  a Hitler,  devido ao Tratado,  sempre 
tentaram superar uns aos outros em sua "devoção".

"Sob o regime nazista, constantemente encontramos o suporte fervoroso dos bispos em todas 
as correspondências e declarações de dignatários eclesiásticos" (Joseph Rovan, op.  cit.  pág. 
214).

Tais documentos trazem à luz as ações secretas e pérfidas do Vaticano para a criação de 
conflitos  entre  as  nações,  quando  serviam  aos  seus  interesses.  Com  a  ajuda  de  artigos 
conclusivos,  mostramos  o  papel  desempenhado  pela  "Igreja"  na  ascensão  dos  regimes 
totalitários na Europa.

Estes testemunhos e documentos constituem uma denúncia esmagadora e, até o momento, 
nenhum apologista se atreveu a desmenti-los.

No dia 1o. de maio de 1938, o jornal Mercure de France lembrou do que havia dito quatro anos 
antes, e ninguém o desmentiu: Que o papa Pio XII foi quem "fez" Hitler. Ele veio ao poder, não 
tanto através dos meios legais mas, principalmente, por causa da influência do papa no Centrum 
(partido  católico  alemão).  O Vaticano acredita  que cometeu  um erro  político  ao ajudar  Hitler 
indicando-lhe o caminho do poder? Parece que não...

Pelo menos parecia que não quando isso foi escrito, ou seja, no dia seguinte ao 'Anschluss", 
ocasião na qual a Áustria se uniu ao Terceiro Reich; nem posteriormente, quando as agressões 
nazistas se multiplicaram; nem mesmo durante toda a Segunda Guerra Mundial.



Na verdade, no dia 24 de julho de 1959, João XXIII, sucessor de Pio XII, conferiu Franz Von 
Papen,  seu amigo pessoal,  o  título  honorário  de camareiro  secreto.  Este homem havia sido 
espião nos Estados Unidos durante  a  Primeira  Guerra  Mundial  e  um dos  responsáveis pela 
ditadura de Hitler e pelo Anschluss. Só algum tipo especial de "cegueira" pode nos impedir de ver 
fatos tão claros.

Joseph  Rovan,  autor  católico,  comenta  o  acordo  diplomático  entre  o  Vaticano  e  o  Reich 
nazista em 8 de julho de 1933: "O Tratado trouxe ao governo nacional-socialista, considerado por 
quase todo o mundo como sendo formado de usurpadores, quando não bandoleiros, o selo de 
um acordo com a força internacional mais antiga, a epístola pastoral de 3 de junho de 1933, na 
qual todo o episcopado alemão está envolvido. Que forma toma este documento? Como é que 
começa? Com otimismo e com esta declaração de satisfação: Os homens na direção deste novo 
governo, para nossa grande alegria, deram-nos a garantia de que colocam a si próprios e ao seu 
trabalho em bases cristãs. Uma declaração de tamanha sinceridade merece a gratidão de todos 
os católicos" (Paris, Plon, 1938, pág. 108).

Desde o início da Primeira Guerra Mundial, vários papas têm surgido e desaparecido, mas 
suas atitudes têm se mantido invariavelmente as mesmas com respeito às duas facções que se 
têm confrontado na Europa. Muitos autores católicos não poderiam esconder a surpresa - e pesar 
- ao escreverem sobre a indiferença desumana demonstrada por Pio XII face aos piores tipos de 
atrocidades cometidas por aqueles em seu favor. Dentre muitos testemunhos, citaremos um entre 
os mais moderados em suas palavras contra o Vaticano, por Jean d'Hospital, correspondente do 
Le Monde:

"A memória  de Pio  XII  está cercada de apreensão.  Devido à seguinte  polêmica feita  por 
observadores de todas as nações: Mesmo dentro das paredes do Vaticano, será que ele sabia de 
certas atrocidades cometidas durante esta guerra, iniciada e conduzida por Hitler?"

Tendo à sua disposição, a todo tempo, de todas as regiões, relatórios regulares dos bispos, 
poderia ele desconhecer o que os dirigentes militares alemães não podiam disfarçar - a tragédia 
dos  campos  de  concentração;  civis  condenados  à  deportação;  os  massacres  a  sangue-frio 
daqueles que ficavam "pelo meio do caminho"; o terror das câmaras de gás onde, por razões 
administrativas, milhões de judeus foram exterminados? E se por acaso sabia de tudo isso, por 
que ele, fiel dignatário e primeiro pregador do Evangelho, não veio a público, vestido de branco, 
armas estendidas na forma da cruz, para denunciar um crime sem precedentes e bradar: "Não!"?

Apesar da diferença óbvia entre o universalismo católico e o racismo hitleriano, essas duas 
doutrinas haviam sido "harmonicamente reconciliadas", de acordo com Franz Von Papen. A razão 
pela qual esse acordo escandaloso era possível consistia em que "o nazismo é uma reação cristã 
contra o espírito de 1789".

Voltemos a Michael Schmaus, professor na Faculdade de Teologia de Munique, que escreveu: 
"Império  e  Igreja  consistem  em uma  série  de  escritos  que  devem  ajudar  na  construção  do 
Terceiro Reich, já que reúne um Estado nacional-socialista e a cristandade católica. Inteiramente 
alemães e inteiramente católicos, estes escritos favorecem relações e intercâmbio entre a Igreja 
Católica e o nacional-socialismo; eles abrem caminho a uma cooperação frutífera, como está 
realçado pelo Tratado.

O movimento nacional-socialista é o mais intenso e abrangente protesto contra o espírito dos 
séculos  XIX  e  XX.  A idéia  de  um  povo  de  único  sangue  é  o  ponto  fundamental  de  seus 
ensinamentos e todos os católicos que obedecerem às instruções dos bispos alemães terão de 
admitir que assim é. As leis do nacional-socialismo e as da Igreja Católica têm o mesmo objetivo" 
(Begegnungen  Zwischen  Katholischem  Christentum  und  Nazional-Sozialistischer 
Weltanschauung Aschendorff, Munster, 1933).



Esse documento prova o papel fundamental assumido pela Igreja Católica na ascensão de 
Hitler ao poder; na verdade, tratava-se de uma combinação pré-estabelecida. Ilustra o tipo de 
acordo monstruoso entre o catolicismo e o nazismo. O ódio ao liberalismo, que é a chave de 
tudo, torna-se absolutamente claro.

Vejamos o que Alfred Grosser, professor do Instituto de Estudos Políticos da Universidade de 
Paris, diz: "O conciso livro de Guenter, Lewy The Catholic Church and Nazi Germany (New York, 
McGraw Hill, 1964), diz que todos os documentos concordam ao demonstrar a cooperação da 
Igreja Católica com o regime de Hitler. Em julho de 1933, quando o Tratado obrigou os bispos a 
jurarem um voto de obediência  ao governo nazista,  os campos de concentração já estavam 
abertos.  A  leitura  de  citações  compiladas  por  Guenter  Lewy  é  a  prova  irrefutável  disso. 
Encontramos  algumas  evidências  impressionantes  de  personalidades,  tais  como  o  cardeal 
Faulhaber e o jesuíta Gustav Gundlach.

Apenas palavras vazias podem ser encontradas para negar tais evidências que provam a 
culpabilidade do Vaticano e de seus jesuítas. A ajuda destes é a principal força por detrás da 
ascensão "iluminada" de Hitler que, juntamente com Mussolini e Franco, apesar das aparências, 
eram fantoches de guerra manipulados pelo Vaticano e seus jesuítas.

Os aduladores do Vaticano deveriam ter baixado suas cabeças, envergonhados, quando um 
membro do Parlamento italiano exclamou: 'As mãos do papa estão cheias de sangue!" (fala de 
Laura Diaz,  membro do Parlamento por  Livorno, pronunciada em Ortona,  em 15 de abril  de 
1946),  ou  quando  os  estudantes  do  Cardiff  University  College  escolheram  como  tema  para 
conferência:  Deveria o papa ser trazido a tribunal  como sendo um criminoso de guerra?  (La 
Croix, 2 de abril de 1946).

Vejamos agora como o papa João XXIII se expressou ao se referir aos jesuítas: "Perseverem, 
queridos filhos, nas atividades que já vos trouxeram méritos reconhecidos. Assim vós alegrareis a 
Igreja e crescereis com incansável fervor: o caminho do justo é como a luz da aurora... E que a 
luz cresça e ilumine a formação dos adolescentes...

Em seu livro, Le Silence de Pie XII, publicado por du Rocher, Mônaco, 1965, o autor Cario 
Falconi escreve em especial:

"A existência  de  tais  monstruosidades  -  extermínios  em massa de  minorias  étnicas,  civis 
prisioneiros  e  deportados  -  ultrapassa de  longe qualquer  conceito  de  bem e mal.  Desafia  a 
dignidade dos seres individuais e da sociedade em geral  de tal  forma,  que leva a denunciar 
aqueles que poderiam ter influenciado a opinião pública, sendo eles simples civis ou dirigentes de 
governos.

Para manter o silêncio diante de tamanho ultraje, deve-se levar em conta uma colaboração 
inequívoca. Esta estimularia a vilania dos criminosos, instigando sua crueldade e vaidade. Mas se 
todo homem tem o dever moral de reagir quando confrontado com tais crimes, as sociedades 
religiosas e seus dirigentes são duplamente obrigados a isso e, acima de tudo, a Igreja Católica.

Pio XII nunca expressou uma condenação direta e explícita da guerra de agressão, muito 
menos  com  respeito  aos  crimes  indescritíveis  cometidos  pelos  alemães  ou  seus  cúmplices 
durante a guerra.

Ele não se manteve em silêncio por não saber o que estava acontecendo; sabia da gravidade 
da  situação  desde  o  começo,  talvez  até  melhor  do  que  qualquer  outro  chefe  de  Estado  do 
mundo" (página 12 ss).

O pior ainda está por vir! O Vaticano prestou ajuda na execução desses crimes, "alugando" 
alguns de seus prelados para que estes se tornassem agentes pró-nazistas, neste caso, Hlinka e 
Tiso. Também enviou para a Croácia seu próprio representante, R.P Marcone que, auxilado por 



Stepinac, vigiava as atividades de Ante Pavelitch e seus assessores. Onde quer que procuremos, 
o mesmo espetáculo "edificante" se apresenta.

Muito sofrimento, condição de vida desumana, desespero e milhões de mortes nos chamados 
campos de concentração nazistas: este foi o resultado do apoio da Igreja Católica a Hitler.

Dessa forma, vós ajudareis a levar avante nossos desejos e preocupações espirituais... Nós 
concedemos  nossa  bênção  apostólica  de  todo  o  coração  ao  vosso  prior,  a  vós  e  a  vossos 
coadjutores, e a todos os membros da Companhia de Jesus".

E do papa Paulo VI: "Desde o tempo de sua restauração, esta família religiosa tem recebido a 
carinhosa ajuda de Deus, e tem enriquecido rapidamente e com grande progresso. Os membros 
da Companhia têm realizado grandes façanhas, tudo para a glória de Deus e para o benefício da 
religião  católica.  A Igreja  precisa  de  soldados  de  Cristo  com  valor,  armados  com  uma  fé 
destemida, prontos para enfrentar dificuldades. É por isso que temos muitas esperanças na ajuda 
que vossa atividade possa trazer, e que a nova era encontre a Companhia no mesmo caminho 
honrado que ela seguiu no passado" (pronunciado em Roma, próximo à Basílica de São Pedro, 
em 20 de agosto de 1964, durante seu segundo ano como papa).

Em 29 de outubro de 1965, o jornal Osservatore Romano anunciou: "O Reverendíssimo Padre 
Arrupe, prior dos jesuítas, celebrou a Missa Sagrada pelo Concilio Ecumênico em 16 de outubro 
de 1965".

Eis  a  apoteose  da  "ética  papal":  Um  pronunciamento  simultâneo  sobre  um  projeto  de 
beatificação de Pio XII e João XXIII. "Para fortalecer a nós mesmos em nossa busca de uma 
renovação espiritual,  decidimos iniciar os procedimentos canônicos para a beatificação destes 
dois pontífices grandes e iluminados e que são tão queridos a todos nós"(?) (papa Paulo VI).

Que  este  livro  revele  a  todos  aqueles  que  o  lerem  a  verdadeira  natureza  deste  mestre 
romano,  cujas  palavras são tão  melífluas  (brandas e harmoniosas)  quanto  ferozes são suas 
ações secretas.

O fundador da Companhia de Jesus, o basco espanhol don Inigo Lopez de Recalde, nasceu 
no castelo de Loyola, na província de Guipuzcoa, em 1491. Foi um tipo de monge-soldado dos 
mais  estranhos  já  engendrados  pelo  mundo  católico:  de  todos  os  fundadores  de  ordens 
religiosas, ele talvez tenha sido o de personalidade mais marcante na mente e comportamento de 
seus discípulos e sucessores.

Esta pode ser a razão para aquela "aparência familiar" ou "marca", fato que chega ao ponto 
da semelhança física entre eles. Folliet questiona este fato(1), mas muitos documentos provam a 
permanência de um "tipo jesuíta" através dos tempos.

O  mais  interessante  destes  testemunhos  se  encontra  no  museu  Guimet.  Sobre  o  fundo 
dourado de uma tela do século XVI, um artista japonês pintou, com todo o humor de sua raça, a 
chegada dos portugueses e dos filhos de Loyola, em particular, nas ilhas nipônicas. O espanto 
desse amante da natureza e das cores fortes é explícito na maneira como representa aquelas 
sombras longas e escuras, com suas faces desoladas, sobre as quais se capta toda a arrogância 
do dirigente fanático. A semelhança entre o trabalho do artista oriental do século XVI e nosso 
Daumier, de 1830, está aí para todos verem.

À semelhança de tantos outros santos, Inigo, que posteriormente romanizou seu nome e se 
tornou Ignácio, parecia longe de ser aquele predestinado a iluminar os seus contemporâneos. 
Sua juventude atormentada foi repleta de erros e mesmo "crimes hediondos". Um relatório policial 
afirma que era "traiçoeiro,  brutal  e vingativo".  Todos os seus biógrafos admitem que ele não 
recuava nem mesmo diante de seus melhores amigos, no que envolvia a violência dos instintos, 
então uma coisa comum.

"Era necessário um golpe físico violento para mudar sua personalidade"



Fundação da Ordem Jesuíta

"Ele deixou os livros de lado e começou a imaginar e sonhar. Um típico caso de "sonhar 
acordado", uma continuação na vida adulta do jogo imaginário infantil. Se deixarmos que este 
invada o domínio físico, o resultado é uma neurose e uma alienação da vontade: o que é real fica 
em segundo plano. À primeira vista, esse diagnóstico parece difícil de ser aplicado ao fundador 
de uma Ordem tão ativa. O mesmo ocorre em relação a outros "grandes místicos" e criadores de 
sociedades religiosas, todos aparentemente muito capacitados para organizações. Acreditamos, 
no entanto, que todos fossem incapazes de resistir a suas imaginações superativas e, para eles, 
o impossível torna-se possível.

O mesmo autor também diz sobre o assunto: "Quero ressaltar o resultado óbvio da prática do 
misticismo  por  alguém  possuidor  de  uma  inteligência  brilhante.  A mente  fraca,  entregue  ao 
misticismo, encontra-se em área perigosa, mas o místico inteligente representa um perigo muito 
maior, pois seu intelecto trabalha em maior profundidade e amplitude. Quando o mito assume o 
controle da realidade, através de uma inteligência ativa, torna-se mero fanatismo; uma infecção 
da vontade que sofre de um alargamento ou distorção parcial." 

Ignácio de Loyola foi um exemplo típico desse "misticismo ativo" e "distorção da vontade". A 
transformação do cavaleiro-guerreiro em fundador da Ordem mais militante da Igreja Romana foi 
muito lenta; haveria muitos passos vacilantes antes dele encontrar sua verdadeira vocação.

Não é intenção nossa segui-lo através de todos esses diferentes estágios. Vamos apenas 
relembrar os pontos principais: Na primavera de 1522, ele deixou o castelo ancestral com a idéia 
de se tornar um santo semelhante àqueles cujas façanhas edificantes havia constatado naquele 
grande livro gótico. Além disso, segundo ele, a própria "Virgem" lhe teria aparecido em uma noite, 
segurando nos braços o menino Jesus.

"Um soldado desobediente e presunçoso", disse um de seus comandantes; "levava uma vida 
desregrada  em tudo  que  tratasse  de  mulheres,  jogos  e  duelos",  acrescentou  seu  secretário 
Polanco. Tudo isso foi relatado por um de seus filhos espirituais, R. E Rouquette, que tentou de 
alguma  maneira  explicar  e  desculpar  esse  temperamento  explosivo  que,  posteriormente,  se 
tornou "ad majorem Dei gloriam" (para a glória suprema de Deus).

Como é o caso de muitos heróis da Igreja Católica Romana, era necessário um golpe físico 
violento para mudar sua personalidade. Ele havia sido mensageiro do tesoureiro de Castilla até a 
desgraça de seu chefe. Depois tornou-se cavaleiro sob as ordens do vice-rei de Navarra. Tendo 
vivido tal qual um cortesão, o jovem começou sua vida de soldado defendendo Pampeluna contra 
os franceses, comandados pelo conde de Foix.

O ferimento que decidiu o futuro de sua vida foi-lhe infligido nessa ocasião. Com a perna 
quebrada por um tiro, foi levado pelos franceses a seu irmão, Martin Garcia, no castelo de Loyola, 
iniciando-se o martírio das cirurgias sem anestesia, pois o trabalho não havia sido bem feito. Sua 
perna  foi  quebrada  novamente  e  recolocada  no  lugar.  Apesar  de  tudo  isso,  Ignácio  acabou 
ficando coxo.

E compreensível que apenas uma experiência como essa poderia causar-lhe um esgotamento 
nervoso. O "dom das lágrimas", o qual lhe foi, então, outorgado "em abundância" (e que seus 
biógrafos  acreditam  como  um  favor  dos  céus),  pode  ser  o  resultado  de  sua  natureza 
profundamente emocional, afetando-o mais e mais.

Enquanto estava deitado, sofrendo as dores do ferimento, seu único divertimento era a leitura 
de  "A Vida  de  Cristo"  e  "A Vida  dos  Santos",  os  únicos  livros  que  encontrou  no  castelo. 
Praticamente iletrado e ainda afetado por aquele choque terrível, a angústia da Paixão de Cristo 



e o martírio dos santos tiveram um forte impacto sobre ele; essa obsessão levou o guerreiro 
aleijado ao caminho do apostolado.

Após  uma  confissão  detalhada  no  monastério  de  Montserrat,  Ignácio  tencionava  ir  a 
Jerusalém.  A  peste  era  comum  em  Barcelona  e,  como  todo  o  tráfego  marítimo  estava 
interrompido, teve de permanecer em Manresa por aproximadamente um ano.

Passava o tempo em orações, longos jejuns e auto-flagelação, praticando todas as formas de 
maceração. Além disso, nunca perdia a chance de se apresentar diante do tribunal de penitência, 
apesar  de  sua  confissão  em  Montserrat  ter  aparentemente  durado  três  dias.  Tal  confissão 
minuciosa teria sido suficiente a um pecador menos escrupuloso. Tudo isso descreve claramente 
o estado mental e nervoso desse homem.

Finalmente, ao se libertar da obsessão de pecado, decidiu que aquilo era, nada mais nada 
menos, que um truque de satã, e devotou-se inteiramente às ricas e variadas visões assaltavam 
sua mente conturbada.

"Foi por causa de uma visão", diz H. Boehmer, "que ele começou a comer carne novamente. 
Uma série completa de visões que lhe revelou os mistérios do dogma católico e o ajudou a vivê-lo 
verdadeiramente.

Dessa forma, ele medita sobre a Santíssima Trindade como sendo um instrumento musical de 
três cordas: o mistério da criação do mundo a partir de alguma coisa nublada e a luz vinda de um 
raio de sol; a milagrosa vinda de Cristo na Eucaristia, como flashes de luz penetrando na água 
consagrada, quando o sacerdote a toma durante a oração; a natureza humana de Cristo e da 
Virgem Santíssima, sob a forma de um corpo branco deslumbrante e, finalmente, satã como uma 
forma sinuosa e cintilante, semelhante a uma imensidão de olhos brilhantes e misteriosos." Não é 
este o começo da produção da imagem jesuítica conhecida?

Em abril de 1527, a Inquisição leva Ignácio à prisão para julgá-lo por acusações de heresia. O 
inquérito examinou aqueles "incidentes estranhos" ocorridos entre seus devotos; as declarações 
"excêntricas" do acusado sobre o poder excepcional que sua castidade lhe conferia, e sua teoria 
bizarra sobre a diferença entre os pecados mortais e veniais. Essas teorias tinham afinidades 
assustadoras com as teorias dos jesuítas casuístas do período seguinte". 

Libertado, mas proibido de realizar reuniões, Ignácio partiu para Salamanca e logo deu início 
às mesmas atividades. Suspeitas parecidas entre os inquisidores o levaram novamente à prisão. 
A liberdade só lhe seria possível mediante a suspensão de tal conduta.

Assim  foi;  viajou  a  Paris  para  continuar  seus  estudos  na  faculdade  de  Montaigu.  Seus 
esforços para doutrinar seus colegas estudantes dentro de seus métodos singulares criaram-lhe 
novos problemas com a  Inquisição.  Tornando-se mais  prudente,  passou a se encontrar  com 
apenas  seis  de  seus  amigos  de  faculdade.  Dois  dentre  eles  viriam  a  se  tornar  recrutas 
profundamente estimados: Salmeron e Lainez.

O que teria ele de especial, que pudesse atrair de forma tão poderosa jovens a um velho 
aluno? Talvez o seu ideal e um certo "charme", além de um pequeno livro, na verdade um livrete 
que, independente de sua pequena dimensão, tornou-se um dos livros de maior influência nos 
destinos  da  humanidade.  Esse  livro  foi  editado  tantas  vezes  que  o  número  de  cópias  é 
desconhecido; também foi objeto de mais de 400 comentários. É o livro guia dos jesuítas e, ao 
mesmo  tempo,  o  resumo  do  longo  desenvolvimento  pessoal  do  seu  mestre:  os  "Exercícios 
Espirituais". 

Assim trabalham eles para o surgimento do "Reino de Deus",  de acordo com seu próprio 
ideal: um grande rebanho sob o cetro do Santíssimo Pai.

Que homens estudados pudessem ter um ideal tão anacrônico parece muito estranho, mas é 
inegável que ainda pensam assim, sendo, portanto, a confirmação de um fato freqüentemente 



desprezado: a proeminência das emoções na vida do espírito. Além disso, Kant afirmou que toda 
a Filosofia não passa da expressão do caráter ou temperamento do filósofo.

A parte  dos  métodos  individuais,  o  "temperamento"  jesuítico  parece  ser  mais  ou  menos 
uniforme entre eles: uma mistura de piedade e diplomacia; asceticismo e sabedoria mundana; 
misticismo e calculismo. Tal como era o caráter de Loyola, esta é a marca registrada da Ordem." 
Em primeiro lugar, o paradoxo desta Ordem tem persistido durante 400 anos: Uma Ordem que se 
empenha em ser "intelectual" mas, simultaneamente, tem sido, dentro da Igreja Romana e na 
sociedade, a campeã do comportamento mais rígido.

Os Exercícios Espirituais

Quando, finalmente, chegou o momento de Ignácio deixar Manresa, não poderia prever seu 
destino, mas a ansiedade relativa à sua própria salvação não era mais uma preocupação. Foi 
como missionário,  e não como um simples peregrino,  que ele seguiu para a Terra Santa em 
março de 1523. Chegou a Jerusalém no dia 12 de setembro, após muitas aventuras; entretanto, 
logo partiu sob as ordens do superior franciscano que não desejava ver a paz entre cristãos e 
turcos ameaçada por um proselitismo fora de hora.

O missionário, desapontado, passou por Veneza, Gênova e Barcelona, no caminho para a 
Universidade de Alcalá, onde iniciou seus estudos teológicos e, assim, começa também a sua 
"cura de almas".

É compreensível que após quatro semanas de dedicação a estes exercícios intensivos, com 
um mestre por sua única companhia, o candidato estivesse pronto para o treino subseqüente e a 
ruptura. Isso é o que Quinet tem a dizer a respeito do criador de tal método alucinatório: "Você 
sabe o que o distingue de todos os ascéticos do passado? O fato é que podia observar e analisar 
a si mesmo lógica e friamente, em total estado de arrebatamento, enquanto para todos os outros 
a  idéia  de  reflexão  era  impossível.  Impondo  aos  seus  discípulos  ações  que  lhe  eram 
espontâneas,  ele  apenas precisava de trinta  dias  para romper,  com este método,  a  vontade 
própria e o bom senso, tal qual um montador domina seu cavalo. Ele precisava de apenas trinta 
dias, "triginta dies", para subjugar uma alma.

Note  que  o  jesuitismo  se  expandiu  com  a  inquisição  moderna:  enquanto  a  Inquisição 
quebrava o corpo, os exercícios espirituais quebravam os pensamentos, através da máquina de 
Loyola."(12b)

É possível examinar sua vida "espiritual" muito profundamente, mesmo que não se tenha a 
"honra"  de  ser  jesuíta.  Os  métodos  de  Loyola  são  para  ser  recomendados  aos  fiéis  e 
eclesiásticos em particular, como somos lembrados por comentaristas tais como R. E Pinard de 
Ia Boullaye, autor de Oração Mental para Todos, inspirado por Boehmer diz mais ainda: "Ignácio 
compreendeu, mais claramente do que qualquer outro líder social anterior a ele, que a melhor 
forma de conduzir um homem a um certo ideal é através do controle de sua imaginação. Nós "o 
imbuímos das forças espirituais que ele acreditaria serem difíceis de eliminar posteriormente", 
forças mais duradouras que os melhores princípios e doutrinas. Essas forças poderiam vir de 
novo à tona, às vezes anos depois de não terem sido mencionadas, tornando-se tão imperativas 
que a vontade se acharia incapaz de oferecer qualquer obstáculo, e então teria que seguir seu 
impulso irresistível." 

Portanto, todas as "verdades" do dogma católico terão de ser não apenas meditadas, mas 
vividas e sentidas por aquele que se dedica a essas "práticas", com a ajuda de um "diretor". Em 
outras  palavras:  ele  terá  de  ver  e  reviver  o  mistério  com  a  maior  intensidade  possível.  A 
sensibilidade do candidato fica impregnada com tais forças, cuja persistência em sua memória, e 
ainda mais  em seu subconsciente,  serão tão fortes quanto o esforço que fez para evocar e 



assimilar tais forças. Além da visão, os outros sentidos,  como a audição, o olfato, o tato e o 
paladar teriam seu papel. Resumindo, é simplesmente auto-sugestão controlada.

A rebelião dos anjos, a expulsão de Adão e Eva, o julgamento final, as cenas evangélicas e as 
fases da Paixão são, como se costuma dizer, revividos diante do candidato. Cenas suaves e 
bem-aventuradas  se  alternam  com  as  mais  obscuras,  em  um  ritmo  competentemente 
determinado. Nem é preciso dizer que o inferno desempenha a parte principal nesse show de 
"lanterna mágica", com seu lago de fogo onde as almas perdidas são atiradas, o terrível concerto 
de  gemidos,  a  feroz  visão  de  súlfura  e  carne  queimando.  Ainda  assim,  Cristo  está  lá  para 
sustentar o visionário que não sabe como Lhe agradecer por não ter sido atirado ainda no inferno 
para pagar seus pecados passados.

Eis o que Edgar Quinet  escreveu: "Não só as visões são predeterminadas,  mas também 
suspiros, inspirações e expirações são implantada em todos os tipos de atividades escolhidas e 
ganhou a confiança da Cúria para sempre." 

Essa confiança era plenamente justificada. Os jesuítas e Lainez, em particular, juntamente 
com seu devotado amigo cardeal Morone, tornaram-se os campeões astutos e incansáveis da 
autoridade  papal  e  da  intangibilidade  do  dogma,  durante  as  três  sessões  daquele  Concilio, 
terminado em 1562. Por suas ágeis manobras e dialética, conseguiram derrotar a oposição e 
todas as solicitações "hereges" (incluindo casamento de padres, comunhão com dois elementos, 
uso do idioma local nos rituais e, especialmente, a reforma do papado). Apenas a reforma dos 
conventos foi mantida. O próprio Lainez, com um forte contra-ataque, sustentou a infalibilidade 
papal, a qual foi promulgada três séculos depois, pelo Concilio do Vaticano.

A Santa Sé emergiu fortalecida da crise na qual estava praticamente afundada, graças às 
iniciativas ágeis e precisas dos jesuítas. Os termos escolhidos por Paulo III para descrever essa 
nova  Ordem,  em  sua  bula  papal  de  autorização,  foram  plenamente  justificados:  "Regimen 
Ecclesiae Militantis".

O espírito lutador se desenvolveu mais e mais à medida que o tempo passava. Além das 
missões no estrangeiro, as atividades dos filhos de Loyola começaram a se concentrar nas almas 
dos homens, especialmente dentro das classes dominantes. Os políticos seriam seu principal 
campo de ação e todos os esforços de seus "dirigentes" se concentraram em um objetivo: a 
submissão do mundo ao papado e, para atingi-lo, era necessário conquistar as "cabeças" antes. 
Para  a  obtenção  desse  ideal,  duas  armas  importantíssimas  eram  necessárias:  serem  os 
confessores dos poderosos e daqueles de posição elevada, e a educação de seus filhos. Dessa 
forma, o presente estaria a salvo enquanto o futuro seria preparado.

Fundação da Companhia

A Companhia de Jesus foi  constituída no dia da Assunção, em 1534, na capela de Notre 
Damme de Montmartre. Ignácio tinha então 44 anos de idade. Após a comunhão, o fundador e 
seus  companheiros  fizeram  um  voto  de  ir  à  Terra  Santa,  assim  que  seus  estudos  fossem 
concluídos, para converter os infiéis.

O ano  seguinte,  no  entanto,  os  encontra  em Roma,  onde  o  papa,  que  estava na  época 
organizando uma cruzada contra os turcos, em conjunto com o imperador alemão e a República 
de Veneza, mostrou-lhes que o projeto era inviável justamente por causa disso. Assim, Ignácio e 
seus companheiros se dedicaram ao trabalho missionário em terras cristãs.

Em Veneza, seu apostolado levantou suspeitas da Inquisição. Os estatutos da Companhia de 
Jesus foram finalmente definidos e aprovados em Roma por Paulo III, em 1540, e os jesuítas se 
colocaram  à  disposição  do  papa,  prometendo  obediência  incondicional.  Ensino,  confissão, 
pregação  e  obras  de  caridade  foram o  campo  de  ação  para  essa  nova  Ordem.  Quanto  as 



missões  no  estrangeiro,  não  foram  excluídas  pois,  em  1541,  Francisco  Xavier  e  dois 
companheiros deixaram Lisboa em direção ao Extremo Oriente,  a fim de evangelizarem. Em 
1546, o lado político da carreira deles foi lançado, quando o papa escolheu Lainez e Salmeron 
para o representarem no Concilio de Trento, na condição de "teólogos papais"..

O Espírito da Ordem

"Não  podemos  esquecer,  escreve  o  jesuíta  Rouquette,  que  historicamente  o 
"ultramontanismo" tem sido a afirmação prática do "universalismo".

Esse universalismo necessário seria apenas uma palavra vazia, se não resultasse em uma 
coesão ou obediência prática do cristianismo. Por isso Ignácio quis que sua equipe estivesse à 
disposição do papa, e ser o campeão da unidade católica, unidade que só pode ser assegurada 
através de uma submissão efetiva ao vigário de Cristo.(13a) Os jesuítas quiseram impor esse 
absolutismo monárquico na Igreja Romana e o mantiveram na sociedade civil, pois tinham de 
olhar  os  soberanos  como  representantes  temporais  do  "Santo  Papa",  verdadeira  cabeça  do 
cristianismo. Enquanto esses monarcas fossem inteiramente submissos ao seu senhor comum, 
os jesuítas seriam seus mais fiéis partidários. Por outro lado, se esses príncipes se revoltassem, 
encontrariam nos jesuítas seus piores inimigos.

"Na Europa, sempre que os interesses de Roma exigissem que o povo se levantasse contra 
seu rei, ou se esses príncipes temporais tivessem tomado decisões embaraçosas para a Igreja, a 
Cúria sabia que não havia instituição mais habilitada, astuta e ousada que a Companhia de Jesus 
para a intriga, propaganda ou até mesmo a rebelião aberta." 

R.E  Rouquette  escreve  corajosamente:  "Longe  de  ser  uma  diminuição  do  homem,  essa 
obediência inteligente e autodeterminada é o máximo da liberdade, uma libertação da escravidão 
de si mesmo". Só temos que ler esses textos para percebermos o extremo (ou ainda monstruoso) 
caráter  de  submissão  da  alma  e  do  espírito  imposto  pelos  jesuítas,  sempre  fazendo  deles 
instrumentos dóceis nas mãos dos seus superiores, além de inimigos naturais de qualquer tipo de 
liberdade desde o início. O famoso "perinde ac cadáver" (como se fosse um cadáver nas mãos 
de um agente funerário) pode ser encontrado em toda a "literatura espiritual", de acordo com 
Folliet, e mesmo no Oriente, na constituição de Haschichin.

Os jesuítas devem estar nas mãos de seus superiores "como se fosse um staff", obedecendo 
a cada impulso, qual uma bola de cera que pode ser modelada e atirada em qualquer direção; 
semelhante a um pequeno crucifixo, sendo manipulado e movido à vontade".  Essas fórmulas 
"agradáveis"  não deixam de ser muito esclarecedoras. Observações e explicações do criador 
dessa Ordem não deixam dúvidas sobre seu verdadeiro significado. Além disso, entre os jesuítas, 
não só a vontade própria, mas também o bom senso e mesmo o escrúpulo moral devem ser 
sacrificados, diante da virtude primordial da obediência que é, de acordo com Bórgia, "o mais 
forte baluarte da Companhia".

"Podemos estar convencidos de que tudo vai bem quando o superior assim ordena. Mesmo 
se Deus lhe desse um animal irracional como senhor, você não hesitará em obedecê-lo como 
sendo mestre e guia, porque Deus assim ordenou", escreveu Loyola.

Algo ainda mais interessante: O jesuíta deve enxergar em seu superior não um homem falível, 
mas o próprio Cristo. J. Huber, professor de Teologia Católica em Munique e autor de uma das 
obras mais importantes sobre os jesuítas, escreveu: "Eis um fato provado: os estatutos repetem 
quinhentas vezes que deve-se ver Cristo na pessoa do prior".

A disciplina da Ordem, tão freqüentemente aproximada à das Forças Armadas,  nem pode 
chegar  a  ser  comparada  à  realidade.  'A obediência  militar  não  é  equivalente  à  obediência 
jesuítica. A última é muito mais abrangente, pois assume o homem inteiro e não está satisfeita, 



como a primeira, apenas com o ato exterior, mas requer o sacrifício da vontade pessoal  e o 
abandono da própria capacidade de julgar".

O próprio Ignácio escreveu em sua carta aos jesuítas portugueses: "Temos de ver o preto 
como branco, se a Igreja assim determinar". Isso é o "máximo da liberdade" e a "libertação de si 
mesmo", anteriormente louvados por R. P. Rouquette. Com efeito, o jesuíta é verdadeiramente 
libertado  de  si  mesmo,  pois  fica  totalmente  submetido  a  seus  mestres;  qualquer  dúvida  ou 
escrúpulo seria considerado pecado.

Boehmer  escreve:  "Nos  aditivos  dos  estatutos,  os  superiores  são  aconselhados  a 
comandarem os noviços,  tal  qual  Deus fizera com Abraão,  ordenando coisas aparentemente 
criminosas, para prová-los; devem, no entanto, proporcionar essas tentações de acordo com a 
força  de  cada  um.  Não  é  difícil  imaginar  quais  podem ser  os  resultados  de  uma educação 
dessas". Os altos e baixos na vida da Ordem - foi expulsa de todos os países nos quais esteve - 
atesta  que  esses  perigos  foram  reconhecidos  por  todos  os  governos,  até  mesmo  os  mais 
católicos. Introduzindo homens tão cegamente dedicados à sua causa e ensinando às classes 
superiores,  a  Companhia  -  senhora  do  universalismo,  portanto,  "ultramontanismo"  -  foi 
inevitavelmente  reconhecida  como uma ameaça à  autoridade civil,  pelo  fato  da  atividade da 
Ordem (mero fato de sua vocação) ter-se tornado mais e mais dirigida à política.

Paralelamente,  o  que chamamos de espírito  jesuíta  foi  se desenvolvendo dentre  os seus 
próprios  membros.  O fundador,  no  entanto,  inspirado principalmente  pelas  necessidades das 
"missões"  internas  e  no  estrangeiro,  não  tinha menosprezado  a  especialização e habilidade, 
escrevendo em seu Setentiae Asceticae: "Um cuidado inteligente com uma pureza medíocre é 
melhor do que uma santidade maior aliada a uma habilidade menos perfeita. Um bom pastor de 
almas deve saber como ignorar muitas coisas e fingir não entendê-las. Uma vez que é o senhor 
das vontades, será capaz de sabiamente guiar os seus alunos para onde ele próprio escolher. As 
pessoas são totalmente absorvidas por interesses passageiros; assim, não devemos falar-lhes 
especificamente sobre suas almas, pois seria o mesmo que lançar o anzol sem isca".

Mesmo a expressão facial  esperada dos filhos  de Loyola era enfaticamente determinada: 
"Deviam manter suas cabeças ligeiramente abaixadas, sem jogar para a esquerda ou direita; não 
deveriam olhar para cima e, quando falavam com alguém, não deviam olhar diretamente nos 
olhos, mas apenas indiretamente."(18) Os sucessores de Loyola memorizaram muito bem essa 
lição e a aplicaram ostensivamente na realização de seus planos.

Os Privilégios da Companhia

Depois  de 1558,  Lainez,  o  sutil  estrategista  do Concilio  de Trento,  foi  elevado a prior  da 
Congregação,  com  amplos  poderes  para  organizar  a  Ordem  como  lhe  fosse  inspirado.  As 
"declarações"  compostas  por  ele  próprio  e  Salmeron  foram acrescentadas  aos  estatutos,  de 
forma a criar um compêndio; acentuaram ainda mais o despotismo do prior eleito vitaliciamente.

Um admonitor,  um procurador e assistentes,  residentes também em Roma, o ajudariam a 
administrar a totalidade da Ordem, dividida em cinco congregações: Itália, Alemanha, França, 
Espanha, Inglaterra e Américas. Essas mesmas congregações eram subdivididas em províncias, 
que  agrupavam as  diferentes  sedes  da  Ordem.  Apenas  o  admonitor  e  os  assistentes  eram 
nomeados pela  congregação.  O prior  indicava todos os outros  encarregados,  promulgava os 
regulamentos (que não poderiam modificar os estatutos), administrava as riquezas da Ordem de 
acordo com sua própria vontade e dirigia suas atividades, reportando-se apenas ao papa.

Para tal milícia tão bem costurada e entregue nas mãos de seu chefe, o qual necessitava da 
maior autonomia possível para efetuar as suas ações, o papa concedia privilégios que pareciam 
exorbitantes a outras ordens religiosas.



Por causa de seus estatutos, os jesuítas ficaram isentos do regimento enclausurante que a 
vida  monástica  implicaria.  Eram  monges  vivendo  "no  mundo"  e,  externamente,  nada  os 
diferenciava do clero secular mas, ao contrário deste e de outras congregações religiosas, não 
estavam sujeitos à autoridade do bispo. Já em 1545, uma bula do papa Paulo III os capacitava a 
pregarem;  ouvirem  confissões;  dispensarem  sacramentos;  realizarem  a  missa;  absolverem; 
trocarem penitências por outras mais fáceis de realizar ou até mesmo cancelá-las. Em resumo, 
exerciam seu ministério, sem terem de se reportar ao bispo. Só não podiam celebrar casamentos. 
Gaston Bally escreve: "O poder do prior referente à absolvição e dispensação é ainda maior. 
Pode suspender toda e qualquer punição infligida aos membros da Companhia, antes ou depois 
de sua entrada na Ordem, absolver todos os seus pecados, até mesmo o pecado de heresia e 
cisma, a falsificação dos escritos apostólicos, etc.

O prior absolve, pessoalmente ou através de um delegado, todos aqueles que estão sob sua 
Ordem, do estado infeliz advindo da excomunhão, suspensão ou interdição, desde que essas 
censuras não tenham sido infligidas por excessos tão grandes que outros,  diante do tribunal 
papal, possam vir a saber delas.

Ele  também  absolve  o  resultado  de  irregularidades,  como  bigamia,  danos  a  outrem  ou 
homicídio,  desde que estes  atos  perversos  não  sejam publicamente  conhecidos  e  causa de 
escândalo".(19)

Finalmente,  Gregório  XIII  outorgou à Companhia  o direito  de negociar,  no comércio  e no 
sistema bancário,  um direito  do  qual  ela  veio  a  usufruir  posteriormente.  Essas  atribuições  e 
poderes sem precedentes lhes foram inteiramente garantidos. "Os papas chegavam mesmo a 
convocar  príncipes  e  reis  para  defender  estes  direitos;  eles  ameaçavam  com  a  grande 
excomunhão "Lata e sententiae" todos os que tentassem infringi-los. Em 1574, uma bula de Pio V 
dava  ao  prior  o  direito  de  restaurar  estes  privilégios  ao  seu  âmbito  inicial,  contra  todas  as 
tentativas  de  alterá-los  ou  diminuí-los,  mesmo  que  tais  diminuições  houvessem  sido 
documentadas por revogação papal.

Cedendo  aos  jesuítas  privilégios  tão  exorbitantes,  os  quais  ultrapassavam  a  antiquada 
constituição da Igreja, o papado queria não apenas fornecer-lhes armas para combater os infiéis, 
mas principalmente usá-los como um corpo de segurança, o qual defendesse seu próprio poder 
irrestrito  dentro  e  fora  da  Igreja.  Para  preservar  a  supremacia  espiritual  e  temporal,  eles 
usurparam durante a Idade Média; os papas venderam a Igreja à Companhia de Jesus e, como 
conseqüência, entregaram-se nas mãos deles. Se o papado era sustentado pelos jesuítas, toda a 
existência  deles  dependia  da  supremacia  espiritual  e  temporal  do  papado.  Desta  forma,  os 
interesses de ambas as partes estavam intimamente ligados".(20)

Este comando seleto, no entanto, precisava de auxiliares secretos para dominar a sociedade 
civil.  Tal  papel  recaiu  também sobre  aqueles  aliados  da  Companhia,  os  chamados  jesuítas. 
"Muitas  pessoas  importantes  eram  ligadas  à  Companhia:  os  imperadores  Ferdinando  II  e 
Ferdinando III; Sigismundo III, rei da Polônia, que tinha pertencido à Companhia oficialmente; o 
Cardeal Infante e um duque de Savoy. E estes não eram os menos úteis."(21)

Os Jesuítas na Europa Durante os Séculos XVI e XVII

Dá-se o mesmo hoje em dia. Os 33 mil membros oficiais da Companhia operam por todo o 
mundo,  na  capacidade  máxima  de  seu  pessoal:  oficiais  de  um  exército  altamente  secreto, 
contando nas suas fileiras com dirigentes de partidos políticos, oficiais de alta patente, generais, 
magistrados, médicos e professores universitários, dentre outras categorias. Todos lutando para 
realizar, em seu próprio campo de ação, o "Opus Dei" (a Obra de Deus) ou, na verdade, os 
planos do papado.



Itália, Portugal e Espanha

A França é o berço da Companhia de Jesus, mas foi na Itália que recebeu seu programa, 
estatutos e se expandiu, escreveu Boehmer(1), observando o número crescente de academias e 
colégios jesuítas (128 e 1680); "mas a história da civilização italiana durante os séculos XVI e 
XVII demonstra suas conseqüências de forma avassaladora. Se uma Itália culta abraçou então a 
fé  e  os  preceitos  da  Igreja,  recebeu  um novo  alento  do  ascetismo e  das  missões;  compôs 
novamente poemas piedosos e hinos para a Igreja;  dedicou conscientemente os pincéis  dos 
pintores e as espátulas dos escultores para exaltar o ideal religioso. Não terá sido por esses 
motivos que as classes cultas foram instruídas nos colégios e confessionários jesuítas? Já não 
eram mais os tempos de simplicidade infantil, alegria, vivacidade e o simples amor à natureza", 
acrescenta  o  autor.  "Os  pupilos  dos  jesuítas  são  muito  clericais,  devotos  e  absorvidos  em 
preservar essas qualidades. São criados com visões de êxtases e iluminações; embriagam-se 
literalmente  com  mortificações  assustadoras  e  tormentos  atrozes  de  mártires;  precisam  da 
pompa,  brilho  e dramaticidade.  A partir  do final  do século  XVI,  a  arte  e  a literatura  italianas 
reproduzem  fielmente  essa  transformação  moral.  A  inquietação,  a  ostentação  e  a  súplica 
chocante, que caracterizam as criações daquele período, promovem um sentimento de repulsa 
ao invés de simpatia pelas crenças que supostamente interpretam e glorificam".(3)

É a marca sui generis da Companhia. Esse amor pelo distorcido, afetado, brilhante e teatral 
poderia  parecer  estranho  entre  os  místicos  formados  nos  Exercícios  Espirituais,  se  não 
detectássemos nele esse desejo essencialmente jesuíta de impressionar. É uma aplicação da 
máxima "Os fins justificam os meios",  aplicada com perseverança pelos jesuítas nas artes e 
literatura, tal qual na política e na moral. A Itália mal havia sido tocada pela Reforma.

Os  Waldenses,  no  entanto,  haviam  sobrevivido  desde  a  Idade  Média,  apesar  das 
perseguições, e se estabeleceram ao Norte e ao Sul da península, ligando-se à Igreja Calvinista 
em 1532. Baseado em um relatório do jesuíta Possevino, Emmanuel Philibert de Savoy lançou 
outra perseguição sangrenta contra seus temas "hereges" em 1561. O mesmo aconteceu na 
Calábria, em Casal di San Sisto e Guardiã Fiscale. "Os jesuítas implicados nesses massacres 
estavam ocupados convertendo suas vítimas..."(4)  "Ele foi  com o exército católico,  como seu 
capelão,  e  recomendou  o  extermínio  na  fogueira  dos  pregadores  hereges  como  um  ato 
necessário e sagrado", escreveu o padre Possevino.(5)

Os jesuítas eram todo-poderosos em Parma, na corte de Farnese, tanto quanto em Nápoles, 
durante os séculos XVI e XVII. Em Veneza, onde haviam sido agraciados com favores, foram, no 
entanto, banidos em 14 de maio de 1606, "conforme os demais fiéis servos e emissários do 
papa". Foi-lhes, entretanto, permitido voltar em 1656, mas sua influência nessa República seria, a 
partir de então, nada além de uma sombra do que tiveram no passado.

Portugal foi um país especial para a Ordem. "Já sob João III (1521-1559), era a comunidade 
religiosa mais poderosa do reino. Sua influência cresceu ainda mais após a revolução de 1640, 
que pôs os Bragança no trono".(6)

Sob o primeiro rei da casa de Bragança, o padre Fernandez era membro do governo e, sob a 
minoridade de Afonso VI, o conselheiro mais estimado pela regente rainha Luiza. O padre De 
Ville  conseguiu  derrubar  Afonso  VI  em  1667,  e  o  padre  Emmanuel  Fernandez  tornou-se 
representante na Corte em 1667, pelo novo rei Pedro II.

'Apesar dos padres não exercerem cargo público no reino, eram mais poderosos em Portugal 
que em qualquer outro país. Eram não só os guias espirituais de toda a família real, mas até 
mesmo o rei e seu ministério os consultavam em todas as circunstâncias importantes. A partir de 
um de seus próprios testemunhos, hoje sabemos que nenhum cargo na administração do Estado 
ou da Igreja poderia ser obtido sem o seu consentimento. Tanto é que o clero, as classes altas e 
o  povo  disputavam  entre  si  para  alcançar  seus  favores  e  aprovação.  Políticos  estrangeiros 



também estavam sob sua influência. Qualquer homem razoável perceberia que tal  estado de 
coisas era prejudicial ao bem do reino."(7)

Na verdade, podemos ver os resultados disso pelo estado de decadência em que essa terra 
desafortunada caiu. Toda a energia e perspicácia do Marquês de Pombal foram necessárias, no 
meio do século XVIII, para arrancar Portugal das garras mortais da Ordem.

Na Espanha,  a  penetração dos jesuítas foi  mais  lenta.  O alto  clero  e os dominicanos se 
opuseram durante muito tempo. Os próprios soberanos, Carlos V e Filipe II, ao aceitarem seus 
serviços, desconfiavam desses soldados do papa e temiam interferências em sua autoridade. 
Com muita habilidade, porém, a Ordem finalmente derrubou essa resistência.

"Durante o século XVII, eles foram poderosíssimos na Espanha, entre as altas classes e na 
Corte. Até mesmo o padre Neidhart, ex-oficial cavaleiro alemão, governou completamente o reino 
como conselheiro de Estado, primeiro ministro e Grande Inquisidor. Na Espanha, tanto quanto em 
Portugal, a ruína do reino coincidiu com a ascensão da Ordem. "(8)

Edgar Quinet discorre sobre o assunto: "Sempre que uma dinastia morre, posso ver, surgindo 
e mantendo-se atrás dela, um tipo de gênio mau, uma dessas figuras que são os confessores, 
gentil e paternalmente atraindo-a para a morte." (9)

Na  verdade,  não  se  pode  atribuir  a  decadência  da  Espanha  apenas  a  essa  Ordem.  "É 
inegável,  no entanto,  que a Companhia  de Jesus,  juntamente com a Igreja  e outras Ordens 
religiosas,  aceleraram  sua  queda.  Quanto  mais  rica  ficava  a  Ordem,  mais  pobre  ficava  a 
Espanha; tanto que quando Carlos II faleceu, os cofres do Estado não tinham nem mesmo a 
soma  necessária  para  pagar  as  dez  mil  missas  usualmente  rezadas  pela  salvação  de  um 
monarca falecido."(10)

Itália, Portugal e Espanha E Alemanha

Não era o Sul da Europa, mas a Europa Central, França, Holanda, Alemanha e Polônia o local 
para a batalha histórica entre o catolicismo e o protestantismo. Esses países eram os campos 
principais de batalha para a Companhia de Jesus.(11) A situação era particularmente grave na 
Alemanha:  "Não  só  pessimistas  conhecidos,  mas também católicos  sábios  e  bem-pensantes 
consideravam a causa da velha Igreja em toda a Alemanha como quase perdida.  Mesmo na 
Áustria  e  na  Boêmia,  a  quebra  com  Roma  era  tão  generalizada  que  os  protestantes 
razoavelmente poderiam esperar a conquista da Áustria dentro de mais algumas décadas. Pois 
então como é que essa mudança acabou não acontecendo e, ao contrário, o país acabou ficando 
dividido em duas partes? O Partido Católico, ao final do século XVI, nunca hesitava ao responder 
a essa pergunta, pois já atribuía aos Witelsbach, Habsburg e aos jesuítas a responsabilidade por 
essa feliz mudança no rumo das coisas."(12)

Rene Fulop-Miller  escreveu sobre o papel  dos jesuítas nesses eventos:  'A causa católica 
poderia esperar por um sucesso real apenas se os padres pudessem ter influência e liderança 
sobre os príncipes, em todas as ocasiões e circunstâncias. Os confessionários ofereciam aos 
jesuítas  os  meios  para  assegurar  uma  influência  política  duradoura  e,  portanto,  uma  ação 
efetiva." (13)

Na Bavária, o jovem duque Albert V, filho de um católico fiel e educado em Ingolstadt, a velha 
cidade católica, convocou os jesuítas para combaterem efetivamente a "heresia".

"No dia 07 de julho de 1556, oito padres e 112 professores jesuítas foram a Ingolstadt. Foi o 
início de uma nova era para a Bavária. O próprio Estado recebeu um novo selo. As concepções 
católicas romanas dirigiam a política dos príncipes e o comportamento das altas classes. Esse 
novo  espírito,  porém,  foi  incorporado  apenas  pelas  classes  altas,  não  tendo  conquistado  os 
corações do povo da rua, da gente simples... Apesar disso, sob a disciplina de ferro do Estado e 



da  Igreja  restaurada,  eles  se  tornaram  novamente  católicos  devotos,  dóceis,  fanáticos  e 
intolerantes quanto a qualquer heresia.

Pode parecer excessivo atribuir tais virtudes e ações prodigiosas a alguns poucos estranhos. 
Mesmo assim, nestas circunstâncias, a força deles era inversamente proporcional ao seu número 
e foram imediatamente eficientes, pois nenhum obstáculo lhes surgiu pela frente. Os emissários 
de Loyola conquistaram o coração e a mente do país  desde o começo.  A partir  da geração 
seguinte, Ingolstadt tornou-se o tipo perfeito de cidade alemã jesuíta." (14)

Pode-se julgar o estado mental dos padres presentes nessa "fortaleza de fé" lendo o seguinte: 
"O jesuíta Mayrhofer de Ingolstadt ensinava em seu espelho de pregação: Não seremos julgados 
se pedirmos o assassinato de protestantes mais do que seríamos ao pedir a pena de morte para 
ladrões, assassinos, contraventores e revolucionários." (15)

Os sucessores de Albert  V,  e  especialmente Maximiliano I  (1597-1651),  completaram seu 
trabalho, mas Alberto V já estava consciente de sua "responsabilidade" de assegurar a "salvação" 
de  seus  súditos.  "Logo  que  os  padres  chegaram  à  Bavária,  sua  atitude  em  relação  aos 
protestantes e os que eram favoráveis a eles tornou-se severa. A partir de 1563 impiedosamente 
baniram todos os recalci-trantes e não tinham piedade dos anabatistas, os quais acabavam por 
sofrer afogamentos, fogueiras, prisões e cadeias, tudo isso com os elogios do jesuíta Agrícola. 
Toda uma geração teve de desaparecer antes da perseguição ser coroada com êxito absoluto. Já 
em 1586, os anabatistas morávios conseguiram esconder 600 vítimas do duque Guilherme. Esse 
exemplo prova que eram milhares, e não centenas, os banidos, um número assustador em um 
país com tão poucos habitantes."

"Mas a honra de Deus e a salvação de almas deve estar  acima de quaisquer  interesses 
temporais", disse Albert V, do Conselho da Cidade de Munique.(16) Pouco a pouco, todo o ensino 
na Bavária foi posto nas mãos dos jesuítas e aquela região se transformou na base para sua 
penetração no Leste, Oeste e Norte da Alemanha.

'A partir de 1585, os sacerdotes converteram a parte da Westphalia sob controle de Colônia. 
Em 1586, surgem em Neuss e Bonn, uma das sedes do arcebispo de Colônia; abrem escolas em 
Hildesheim em 1587 e Munster em 1588. Esta, em especial, já tinha 1.300 pupilos em 1618... 
Uma grande parte do Oeste da Alemanha foi reconquistada dessa forma pelo catolicismo, graças 
aos Wittelsbach e aos jesuítas.

'A aliança entre os Wittelsbach e os jesuítas talvez tenha sido mais importante ainda para as 
regiões da Áustria do que para o Oeste da Alemanha." (17) O arquiduque Carlos de Styrie, último 
filho do imperador Ferdinando, casou-se em 1571 com uma princesa da Bavária, trazendo ao 
castelo de Gratz as rígidas tendências católicas e a amizade dos jesuítas que prevaleciam na 
Corte de Munique." Sob a influência dela, Carlos lutou muito para "extirpar a heresia" de seu 
reino  e,  quando  morreu,  em  1590,  fez  com  que  seu  filho  e  sucessor,  Ferdinando,  jurasse 
continuar essa tarefa. De qualquer modo, Ferdinando estava muito bem preparado para tal. "Por 
cinco anos havia sido aluno dos jesuítas em Ingolstadt; além disso, era tão bitolado que, para ele, 
não  havia  mais  nobre  missão  que  o  reestabelecimento  da  Igreja  Católica  em  seu  Estado 
hereditário.  Se  essa  missão  era  vantajosa  ou  não  a  seu  reino,  não  lhe  importava 
verdadeiramente. "Prefiro "reinar num país em ruínas, do que num país amaldiçoado", dizia ele.

Em 1617, o arquiduque Ferdinando foi coroado rei da Boêmia pelo imperador. "Influenciado 
pelo  seu  confessor  jesuíta  Viller,  Ferdinando  começou  imediatamente  a  combater  o 
protestantismo ern seu novo reino, assinalando assim o começo daquela guerra sangrenta de 
religião, a qual, nos 30 anos seguintes, manteve a Europa em suspense. Quando em 1618 os 
infelizes eventos em Praga deram sinal de uma rebelião aberta, o velho imperador Mathias tentou 
primeiro comprometer-se, mas não tinha poder suficiente para fazer prevalecer suas intenções 
contra o rei  Ferdinando,  o qual  era dominado pelo seu confessor jesuíta;  assim perdeu-se a 



última esperança de resolver este conflito amigavelmente. Ao mesmo tempo, a Boêmia havia 
tomado medidas especiais e decretado solenemente que todos os jesuítas deveriam ser banidos, 
pois eram promotores de uma guerra civil." (19)

Logo após, a Morávia e a Silésia seguiram esse exemplo, e os protestantes da Hungria, onde 
o jesuíta Pazmany governou com mão-de-ferro, também se rebelaram. A batalha da Montanha 
Branca  (1620),  no  entanto,  foi  vencida  por  Ferdinando,  que  havia  sido  elevado a  imperador 
novamente  após  a  morte  de  Mathias.  "Os  jesuítas  persuadiram  Ferdinando  a  submeter  os 
rebeldes à mais cruel das punições; o protestantismo foi arrancado de todo o país às custa de 
meios indescritivelmente terríveis. No fim da guerra, a ruína material do país era completa."

"O jesuíta Balbinus, historiador da Boêmia, admirava-se como ainda pudesse haver alguns 
habitantes  naquele  país.  A ruína  moral,  porém,  foi  ainda  mais  terrível.  A cultura  emergente 
encontrada entre os nobres e classe média, a rica literatura nacional não poderia ser substituída: 
tudo isso havia sido destruído, e até mesmo a nacionalidade fora abolida. A Boêmia estava aberta 
para as atividades jesuíticas. Eles queimaram a literatura tcheca em massa; sob sua influência, 
até mesmo o nome do grande santo nacional (John Huss) foi sendo gradualmente apagado até 
que estivesse extinto do coração do povo."

"O auge do poder dos jesuítas", disse Tomek, "coincidiu com a maior decadência do país em 
sua  cultura  nacional.  Foi  por  causa  da  influência  da  Ordem  que  o  despertar  dessa  terra 
desafortunada só veio a acontecer aproximadamente um século depois". Quando a "Guerra dos 
30 Anos" chegou ao fim e a paz foi concluída, com a garantia aos protestantes alemães dos 
mesmos  direitos  políticos  dos  católicos,  os  jesuítas  fizeram  o  máximo  para  que  a  luta 
continuasse, mas foi em vão." (20)

Obtiveram, entretanto, de seu aluno Leopoldo I, então imperador, a promessa de perseguir os 
protestantes em suas próprias terras e, especialmente, na Hungria.

'Acompanhados de dragões imperiais, os jesuítas assumiram esse trabalho de reconversão 
em 1671.  Os húngaros se levantaram contra eles e começaram uma guerra que duraria por 
quase  uma  geração  inteira,  mas  essa  insurreição  foi  vitoriosa,  sob  a  liderança  de  Francis 
Kakoczy. Os vitoriosos quiseram expulsar os jesuítas de todos os países sob seu domínio, mas 
protetores influentes da Ordem conseguiram adiar tais medidas e a expulsão só aconteceu em 
1707".

"O príncipe Eugênio culpou, com uma franqueza ousada, a política da casa imperial  e as 
intrigas  dos  jesuítas  na  Hungria.  "A Áustria  quase  perdeu  a  Hungria  por  ter  perseguido  os 
protestantes", escreveu ele, afirmando amargamente que a moral dos turcos era muito superior à 
dos jesuítas, na prática, pelo menos. "Eles querem dominar consciências, além de ter o direito de 
vida e morte sobre os homens", continuou ele.

'A Áustria e a Bavária ceifaram os frutos da dominação jesuítica por completo: a compressão 
de todas as tendências e a idiotização sistemática do povo. A profunda miséria que se seguiu à 
guerra  religiosa,  a  política  impotente,  a  decadência  intelectual,  a  corrupção  moral,  uma 
diminuição alarmante da população e o empobre cimento de toda a Alemanha. Estes foram os 
resultados das iniciativas da Ordem."(21)

Suíça

Somente durante o século XVII é que os jesuítas conseguiram se estabelecer com sucesso na 
Suíça, depois de terem sido chamados e posteriormente banidos por algumas poucas cidades da 
Confederação, durante a segunda metade do século XVI.

O arcebispo de Milão, Carlos Borromee, o qual tinha favorecido sua instalação em Lucema, 
em 1578,  logo percebeu quais seriam os resultados de suas ações,  conforme nos lembra J. 



Huber: "Carlos Borromee escreveu a seu confessor que a Companhia de Jesus, governada por 
dirigentes mais políticos do que religiosos, estava se tornando poderosa demais para preservar a 
submissão e moderação necessárias. Ela domina reis e príncipes e dirige assuntos temporais e 
espirituais;  a  instituição  piedosa perdeu o espírito  que a animava na origem;  nos sentíamos 
obrigados a excluí-la".(22)

Ao mesmo tempo, na França, o famoso legista Etiénne Pasquier escreveu: "Introduza essa 
Ordem em nosso meio e, ao mesmo tempo, estará produzindo dissensão, caos e confusão. "(23) 
Não seria essa a mesma reclamação ouvida e repetida em todos os países contra a Companhia? 
Foi o mesmo na Suíça, quando a evidência de seus atos malignos irromperam das aparências 
lisonjeiras pelas quais se superava na arte de se disfarçar. "Sempre que os jesuítas conseguiam 
fincar raízes, seduziam grandes e pequenos, jovens e velhos. Logo, as autoridades começariam 
a consultá-los em circunstâncias importantes; suas doações começavam a entrar; logo depois 
passaram a ocupar todas as escolas, os púlpitos de muitas igrejas, os confessionários de todas 
as pessoas de posição elevada e influente. Confessores e atentos orientadores da educação de 
todas as classes sociais, conselheiros e amigos íntimos dos membros da Câmara, sua influência 
crescia dia após dia, e não se faziam de rogados para logo exercê-la em assuntos públicos. 
Lucema e Friburgo eram seus centros principais, de onde conduziam a política externa de muitos 
cantões católicos."

Polônia e Rússia

A dominação jesuítica na Polônia foi, de todas, a mais mortal. Isso é provado por H. Boehmer, 
um historiador moderado, o qual não tolera a hostilidade sistemática a essa Ordem.

"Os jesuítas foram totalmente responsáveis pela aniquilação da Polônia.  A decadência do 
Estado polonês já havia começado quando eles surgiram em cena. É inegável, entretanto, que 
aceleraram o processo de decomposição do reino. De todos os Estados nacionais, a Polônia, que 
tinha milhões de cristãos ortodoxos, deveria ser o mais tolerante, do ponto de vista religioso, mas 
os jesuítas não permitiram que isso acontecesse. Fizeram ainda pior: puseram a política externa 
da Polônia a serviço dos interesses católicos de forma mortal". (25)

Esse texto foi escrito no final do século passado, sendo muito semelhante ao que o coronel 
Beck, antigo ministro polonês dos Assuntos Estrangeiros de 1932 a 1939, disse após a Segunda 
Guerra Mundial (1939-1945): "O Vaticano é uma das principais causas da tragédia do meu país. 
Percebi  tarde  demais  que  tínhamos  seguido  nossa  política  externa  apenas  para  servir  aos 
interesses da Igreja Católica". (26)

Assim, com distância de vários séculos, a mesma influência desastrosa deixou sua marca 
outra vez naquela nação desaventurada. Já em 1581, o padre Possevino, representante papal 
em Moscou, tinha se esforçado ao máximo para aproximar o czar Ivan, "o Terrível", e a Igreja 
Romana. Ivan não era estritamente contra ela. Cheio de grandes esperanças, Possevino tornou-
se, em 1584, o mediador da paz de Kirewora Gora entre a Rússia e a Polônia, uma paz que veio 
a salvar Ivan de dificuldades incríveis. Isso era exatamente o que o astuto soberano esperava. 
Não houve mais discussões sobre a conversão dos russos e Possevino teve de abandonar a 
Rússia  sem ter  obtido  absolutamente  nada.  Dois  anos  mais  tarde,  uma  oportunidade  ainda 
melhor se ofereceu aos padres para invadir  a Rússia:  um monge destituído revelou-se a um 
jesuíta como sendo na verdade Dimitri, filho do czar Ivan, que havia sido assassinado.

Ele propôs submeter Moscou a Roma caso fosse erguido ao trono do czar. Sem refletir, os 
jesuítas aceitaram a proposta  de apresentar  Ostrepjew ao paladino de Sandomir,  o  qual  lhe 
concedeu a filha em casamento. Falaram em nome dele ao rei Sigismundo III e ao papa sobre 
suas expectativas, e conseguiram levantar  o exército polonês contra o czar Boris Godounov. 
Como  recompensa  por  esses  serviços,  o  falso  Dimitri  renunciou  à  religião  de  seus  pais  na 



Cracóvia,  uma das sedes jesuítas,  e  prometeu à Ordem uma sede em Moscou,  próxima ao 
Kremlin, após sua vitória sobre Boris.

"Foram estes favores dos católicos, entretanto, que desencadearam o ódio da Igreja Russa 
Ortodoxa contra Dimitri. No dia 27 de maio de 1606, ele foi massacrado com várias centenas de 
seguidores poloneses. Até então, não se podia falar de um verdadeiro sentimento nacionalista 
russo; agora, esse sentimento se tornava importantíssimo e tomava imediatamente a forma de 
ódio fanático pela Igreja Romana e pela Polônia. A aliança com a Áustria e a política ofensiva de 
Sigismundo  III  contra  os  turcos,  fortemente  encorajada  pela  Ordem,  foi  também  desastrosa 
esuítica. Em nenhum outro país, à exceção de Portugal, a Companhia foi tão poderosa. A Polônia 
não só teve um "rei dos jesuítas", mas também um jesuíta rei, João Casimiro, um soberano que 
havia pertencido à Ordem antes da sua ascensão ao trono em 1649. Enquanto a Polônia seguia 
rapidamente para a ruína, o número de sedes e escolas crescia tão rapidamente que o prior 
estabeleceu na Polônia uma congregação especial em 1751." (27)

Suécia e Inglaterra

Nos países escandinavos, o luteranismo anulou todo o resto e, quando os jesuítas fizeram 
seu contra-ataque, não encontraram o que havia na Alemanha: um partido político em minoria, 
mas  ainda  forte,  escreveu  Pierre  Dominique.(28)  Sua  única  esperança  era  a  conversão  do 
soberano (que secretamente estava a favor dos católicos). Também esse rei, João III Wasa, tinha 
se casado em 1568 com uma católica romana, a princesa polonesa Catarina. Em 1574, o padre 
Nicolai  e outros jesuítas foram trazidos à Escola de Teologia recentemente fundada, onde se 
tornaram ardorosos defensores de Roma, enquanto oficialmente assumiam o luteranismo.

Posteriormente, o hábil negociador Possevino obteve a conversão de João III e os cuidados 
pela educação de seu filho Sigismundo, o futuro Sigismundo III, rei da Polônia. Quando chegou o 
momento de submeter a Suécia à Santa Sé, as condições do rei (casamento de padres e uso do 
idioma nacional em serviços e comunhões - todas rejeitadas pela Cúria Romana), levaram as 
negociações a um beco sem saída. De qualquer forma, o rei, o qual havia perdido sua primeira 
mulher, teve de se casar com uma sueca luterana. Os jesuítas tiveram que abandonar o país.

"Cinqüenta anos depois, a Ordem ganhou outra grande batalha na Suécia. A rainha Cristina, 
filha de Gustavo Adolfo, o último dos Wasa, foi convertida sob a educação de dois professores 
jesuítas, os quais conseguiram chegar a Estocolmo fingindo viajarem com nobres italianos. Para 
conseguir trocar sua religião sem conflitos, no entanto, ela teve que abdicar no dia 24 de junho de 
1654." (29)

Na Inglaterra,  por  outro  lado,  a situação parecia  mais  favorável  à Companhia  e podia-se 
esperar, por algum tempo pelo menos, trazer o país de volta à jurisdição da Santa Sé. "Quando 
Elizabeth  subiu  ao  trono,  em 1558,  a  Irlanda  era  ainda totalmente  católica.  Nessa época,  o 
catolicismo atingia 50% da população da Inglaterra. Já em 1542, Salmeron e Broel tinham sido 
enviados pelo papa à Irlanda, para investigações." (30)

Foram criados seminários sob a direção dos jesuítas em Douai,  Pont-a-Mousson e Roma, 
com o objetivo de preparar missionários ingleses, irlandeses e escoceses. Em acordo com Filipe 
II, de Espanha, a Cúria Romana trabalhou pela queda de Elizabeth em favor da católica Maria 
Stuart. Uma rebelião irlandesa, provocada por Roma, havia sido esmagada. Os jesuítas, todavia, 
que haviam chegado à Inglaterra em 1580, tomaram parte de uma grande assembléia católica 
em Southwark.

"Posteriormente, sob diversos disfarces, eles se espalharam de condado a condado, de casas 
de campo a castelos. À noite, ouviam confissões; de manhã, pregavam e davam a comunhão; 
depois desapareciam tão misteriosamente quanto tinham chegado. Assim foi que, em 15 de julho, 
os jesuítas foram proscritos pela rainha Elizabeth."(31)



Eles imprimiam e distribuíam secretamente panfletos  virulentos contra  a rainha e a Igreja 
Anglicana.  Um  deles,  o  padre  Campion,  foi  preso,  condenado  por  alta  traição  e  enforcado. 
Também conspiraram em Edimburgo para conquistar o rei James, da Escócia, para sua causa. O 
resultado de todos esses distúrbios foi a execução de Maria Stuart em 1587. Posteriormente veio 
a  expedição  espanhola,  a  Armada  Invencível,  que  fez  a  Inglaterra  tremer  por  algum tempo, 
fazendo  surgir  a  "união  sagrada"  em torno  do  trono  de  Elizabeth.  A Companhia,  entretanto, 
manteve-se firme em seus propósitos. Preparava padres ingleses em Valladolid, Sevilha, Madrid 
e Lisboa, enquanto sua propaganda secreta era mantida na Inglaterra, sob a direção do padre 
Garnett. Após a conspiração de Gunpowder contra James I, sucessor de Elizabeth, este mesmo 
padre  Garnett  foi  condenado  por  cumplicidade  e  enforcado,  tal  qual  o  padre  Campion.  Sob 
Charles  I,  já  na  Commonwealth  de Cromwell,  outros  jesuítas  pagaram com a vida por  suas 
intrigas.

A Ordem chegou a pensar que venceria com Charles II,  o qual,  juntamente com Luís XIV 
havia concluído um acordo secreto em Dover, comprometendo-se a restaurar o catolicismo no 
país. 'A nação não foi completamente informada a respeito dessas circunstâncias, mas o pouco 
que  vazou foi  suficiente  para  criar  uma agitação  inacreditável.  Toda  a  Inglaterra  estremeceu 
diante do fantasma de Loyola e das conspirações jesuítas."(32) Uma reunião deles no próprio 
palácio levou a fúria popular a um limite. "Charles II, que desfrutava a vida de um rei e não queria 
atravessar outra "viagem pelos mares", enforcou cinco padres por alta traição em Tybum. Isso 
não abateu os jesuítas. Charles II, no entanto, foi muito prudente e cínico para o gosto deles, pois 
estava sempre pronto a despistá-los. Imaginaram que a vitória seria possível quando James II 
subiu ao trono.

O  rei  retornou  ao  velho  jogo  de  Maria  Tudor,  mas  usou  de  meios  mais  suaves.  Fingiu 
converter a Inglaterra e estabeleceu para os jesuítas, no palácio de Savoy, um colégio onde 400 
estudantes foram imediatamente admitidos. Uma camarilha completa de jesuítas tomou conta do 
Palácio.

Todas essas combinações foram a causa principal  para a revolução de 1688. Os jesuítas 
tiveram de ir contra uma corrente muito poderosa. Na época, a Inglaterra tinha 20 protestantes 
para  cada  católico.  O rei  foi  derrubado;  todos  os  membros  da  Companhia  foram presos  ou 
banidos. Por algum tempo, os jesuítas tentaram recomeçar seu trabalho como agentes secretos, 
mas não passou de uma agitação fútil. Eles tinham perdido a causa." (33)

Companhia parece ser extremamente perigosa com respeito à fé; é uma inimiga da paz da 
Igreja; mortal ao Estado monástico e parece ter sido criada para trazer não a edificação, mas a 
ruína." (34) Os padres, no entanto, foram autorizados a se estabelecerem em Billom, um recanto 
de Auvergne. De lá, organizaram uma grande ação contra a Reforma nas províncias do Sul da 
França.  Lainez,  o  famoso  homem  do  Concilio  de  Trento,  sobressaiu-se  nas  polêmicas, 
especialmente no Colóquio de Poissy, numa tentativa frustrada de conciliar as duas doutrinas 
(1561).

Graças à rainha mãe, Catarina de Médicis, a Ordem abriu sua primeira casa parisiense, o 
Colégio de Clermont, que passou a competir com a Universidade. A oposição desta, do clero e do 
Parlamento  foi  mais  ou  menos  pacificada  com concessões  verbais,  pelo  menos,  feitas  pela 
Companhia, a qual se comprometeu a se restringir ao direito comum. A Universidade, porém, 
tinha lutado muito e por muito tempo contra a introdução de "homens subornados às custas da 
França,  para  se  armarem contra  o  rei",  de  acordo com Etiénne  Pasquier,  cujas  palavras se 
mostraram verdadeiras não muito tempo depois.

Nem é preciso perguntar se os jesuítas "consentiram" com o Massacre de São Bartolomeu 
(1572). Eles chegaram a prepará-lo? Quem sabe? A política da Companhia, sutil e flexível nos 
seus procedimentos, tinha objetivos muito claros; é a política do "tudo para destruir a heresia". 
Todo o resto deve estar submetido a esse objetivo maior. "Catarina de Médicis trabalhou muito 



por  esse  objetivo  e  a  Companhia  podia  contar  com  os  Guises.  "(35)  Esse  plano  superior, 
entretanto, tão ajudado pelo massacre da noite de 24 de agosto de 1572, provocou uma terrível 
explosão de ódio fratricida. Três anos depois, foi a Liga, após o assassinato do duque de Guises, 
apelidado  "o  rei  de  Paris",  e  o  pedido  de  "Sua  Alta  Majestade  Cristã"  para  combater  os 
protestantes.

O astuto Henrique III fez o máximo para evitar uma guerra religiosa. Em acordo com Henrique 
de Navarra, eles conquistaram os protestantes e os católicos mais moderados contra Paris, a 
Liga e seus partidários, romanos enlouquecidos apoiados por Espanha. "Os jesuítas, poderosos 
em Paris, protestaram que o rei da França tinha se entregado à heresia. O comitê dirigente da 
Liga deliberou na casa dos jesuítas na rua de Saint  Antoine.  Estaria  a  Espanha controlando 
Paris? Improvável. A Liga? A Liga só era um instrumento em mãos extremamente habilidosas. 
Essa Companhia de Jesus, que tem estado lutando em nome de Roma por trinta anos já, este 
era o senhor secreto de Paris."

'Assim, Henrique III foi assassinado. Devido ao fato do herdeiro ser protestante, o assassinato 
pareceu à primeira vista tér sido cometido apenas por razões políticas, mas não seria possível 
que  aqueles  que  o  planejaram  e  persuadiram  o  jacobino  Clement  a  executá-lo  estivessem 
esperando uma revolta da França Católica contra o herdeiro huguenote? O fato é que algum 
tempo depois, Clement foi chamado de "anjo" pelo jesuíta Camelet. Guignard, outro jesuíta que 
posteriormente foi enforcado, dava a seus alunos, como forma de moldar suas opiniões, textos 
tirânicos  em  seus  exercícios  de  latim."(36)  Entre  outras  coisas,  esses  exercícios  escolares 
continham o seguinte: "Jacques Clement cometeu um ato de mérito inspirado pelo Espírito Santo. 
Se podemos travar guerra contra ele, então devemos levá-lo à morte." E ainda: "Cometemos um 
grande erro em São Bartolomeu; deveríamos ter feito sangrar a veia real." (37)

França

Em 1551, a Ordem começou a se estabelecer na França e, após 17 anos de sua fundação, 
estava instalada  na capela  Saint-Denis,  em Montmartre.  Os jesuítas  se  apresentavam como 
adversários efetivos da Reforma, a qual havia conquistado um sétimo da população francesa. O 
povo, no entanto, não confiava nesses soldados excessivamente dedicados à Santa Sé. Assim, 
sua penetração na França foi inicialmente muito lenta. Tal como em todos os outros países onde 
a opinião pública não lhes era favorável, se insinuavam em primeiro lugar entre as pessoas da 
Corte;  depois,  através destas,  nas classes superiores.  Em Paris,  entretanto,  o Parlamento,  a 
Universidade e mesmo o clero mantinham-se hostis. Isso ficou mais evidente na sua primeira 
tentativa de abrir um colégio na cidade.

Em 1592, um certo Bamere, o qual tentara assassinar Henrique IV confessou que o padre 
Varade, reitor  dos jesuítas em Paris,  o havia persuadido a isso.  Em 1594, outra tentativa foi 
levada a cabo por Jean Chatel,  ex-aluno dos jesuítas, os quais haviam ouvido sua confissão 
pouco antes de cometer o ato. Foi nessa ocasião que os já mencionados exercícios escolares 
eram aproveitados na casa do padre Guignard. "O padre foi enforcado em Greve, enquanto o rei 
confirmava um édito do Parlamento banindo os filhos de Loyola do reino, como "corruptores da 
juventude, violadores da paz pública e inimigos do Estado e da Coroa da França."

O édito não foi levado avante em sua totalidade e, em 1603, foi revogado pelo rei contra 
recomendação  do  Parlamento.  Aquaviva,  o  prior  dos  jesuítas,  havia  sido  ardiloso  em  suas 
manobras e levara o rei Henrique IV a acreditar que a Ordem, reestabelecida na França, seria 
leal servidora dos interesses nacionais. Como poderia ele, sutil como era, acreditar que esses 
romanos fanáticos realmente aceitariam o Édito de Nantes (1498), o qual determinava os direitos 
dos  protestantes  na  França  e,  ainda  pior,  apoiariam seus  projetos  contra  a  Espanha  e  seu 



imperador? O fato é que Henrique IV escolheu para seu confessor e tutor um dos mais distintos 
membros da Companhia, o padre Cotton.(38a)

Em 16 de maio  de  1610,  na  véspera  de  sua  campanha contra  a  Áustria,  o  monarca  foi 
assassinado por Ravaillac, o qual confessou ter sido inspirado pelos escritos dos padres Mariana 
e Suarez. Estes dois recomendavam o assassinato de "tiranos hereges" e de todos aqueles não 
suficientemente devotados aos interesses do papado. O duque de Epernon, que fazia o rei ler 
uma carta enquanto o assassino estava pronto para a emboscada, foi um amigo famoso dos 
jesuítas, e Michelet provou que eles sabiam dessa cilada. "De fato, Ravaillac havia se confessado 
ao  padre  jesuíta  d'Aubigny  pouco  antes  e,  quando  os  juizes  interrogaram  o  padre,  ele 
simplesmente respondeu que Deus lhe havia concedido o dom de esquecer imediatamente o que 
lhe era dito no confessionário."(38)

O Parlamento, convicto de que Ravaillac tinha sido apenas um instrumento da Companhia, 
ordenou  ao  carrasco  queimar  o  livro  de  Mariana.  Felizmente,  Aquaviva  ainda  estava  lá. 
Novamente  esse  grande  prior  tramou  muito  bem;  condenou  severamente  a  legitimidade  do 
tiranicídio.  A Companhia sempre teve autores que, no silêncio de seus estudos, expunham a 
doutrina em toda a sua retidão; também tinha grandes políticos os quais, quando necessário, a 
vestiriam  com  as  máscaras  adequadas."(39)  Graças  ao  padre  Cotton,  que  tomou  conta  da 
situação,  a  Companhia  de  Jesus  saiu  desse  "temporal"  ilesa.  Sua  fortuna,  o  número  de 
estabelecimentos e seguidores cresceu vertiginosamente.

Quando, entretanto, Luís XIII subiu ao trono, e Richelieu assumiu os assuntos de Estado, 
houve um conflito de interesses. O cardeal não permitia que ninguém se opusesse à sua política. 
O jesuíta Caussin, confessor do rei, pôde verificar a verdade dessa afirmação, quando foi levado 
à prisão em Rennes, sob as ordens de Richelieu, tal qual um criminoso de Estado. Esse ato 
produziu  ótimos  resultados.  A fim  de  se  manter  na  França,  a  Ordem  chegou  ao  ponto  de 
colaborar com o respeitado ministro.

H.  Boehmer  escreveu  sobre  esse  assunto:  'A falta  de  consideração  pela  Igreja  sempre 
demonstrada  pelo  governo  francês,  desde  Philippe  le  Bel,  nos  conflitos  entre  os  interesses 
nacionais e eclesiásticos era, novamente, a melhor política."(40) A ascensão ao trono de Luís XIV 
marcou  o  início  de  um  tempo  de  grande  prosperidade  para  a  Ordem.  A  indulgência  dos 
confessores  jesuítas,  seu  "descuido"  inteligente  usado  para  atrair  pecadores  não  muito 
interessados em pagar penitências, foram extensivamente utilizados, tanto com o povo quanto na 
Corte, especialmente com o rei, muito mais um conquistador "Don Juan" que um devoto.

"Sua Majestade" não tinha intenção de renunciar aos seus casos amorosos, e seu confessor 
foi muito cuidadoso em evitar o assunto, apesar de ser puro adultério. Assim, toda a família real 
foi prontamente abastecida com confessores jesuítas apenas, e sua influência cresceu mais e 
mais na alta sociedade. Os padres de Paris atacavam nos seus Escritos a moral  frouxa dos 
famosos casuístas da Companhia, mas sem sucesso. O próprio Pascal interveio, em vão, a favor 
dos jansenistas, durante a grande disputa teológica da época. Em suas Cartas da Província, ele 
expôs ao eterno ridículo seus oponentes muito mudanos, os jesuítas. Apesar disso, a posição 
segura que tinham na Corte lhes assegurou a vitória e os de Port-Royal sucumbiram.

A Ordem assim  conquistava  outra  grande  vitória  para  Roma,  cujas  conseqüências  foram 
contra os interesses nacionais. Não é preciso dizer que, contra a vontade, tinham aceitado a paz 
religiosa assegurada pelo Edito de Nantes,  e que tinham continuado em uma guerra secreta 
contra os franceses protestantes.

À medida que Luís XTV envelhecia, tornou-se mais e mais intolerante, sob a influência de 
Madame de Maintenon e do padre La Chaise, seu confessor. Em 1881, eles o persuadiram a 
recomeçar a perseguição aos protestantes. Finalmente, em 17 de outubro de 1685, ele assinava 



a  Revogação  do  Édito  de  Nantes,  fazendo  com  que  aqueles  dentre  seus  súditos  que  se 
recusassem a abraçar a religião católica ficassem sem direitos legais.

Logo em seguida,  para  acelerar  as  "conversões",  os famosos "dragonnade"  entraram em 
ação. Esse nome sinistro tornou-se parte de todas as tentativas posteriores de evangelizar por 
fogo e correntes. Enquanto os fanáticos aplaudiam, os protestantes fugiram do reino em massa. 
De acordo com Marshal Vauban, a França perdeu dessa forma 400 mil habitantes e 60 milhões 
de francos. Industriais, comerciantes, proprietários de navios e artesãos qualificados fugiram para 
outros países, levando consigo a vantagem de suas especialidades.

Os jesuítas tiveram um dia de vitória em 17 de outubro de 1685; o prêmio final para uma 
guerra  que  tinha  durado  125  anos  ininterruptos,  mas  o  Estado  pagou  os  custos  da  vitória 
jesuítica.  'A  despopulação  e  a  redução  da  prosperidade  nacional  foram  as  conseqüências 
materiais graves de seu triunfo, seguidas de um empobrecimento espiritual que não poderia ser 
curado, nem mesmo na melhor escola jesuíta. Isso foi o que a França sofreu e a Companhia de 
Jesus teve de pagar muito pouco tempo depois."(41)

Durante o século seguinte, os filhos de Loyola viram, não apenas na França mas em todos os 
países europeus, a rejeição contra eles, mas novamente durou pouco tempo; esses janízaros 
fanáticos do papado não haviam acabado de acumular ruínas na perseguição ao seu sonho 
impossível.

Missões no Estrangeiro

"Tornaram-se os católicos devotos e supersticiosos, que vêem milagres em todos os lugares e 
parecem gostar da autoflagelaçáo"

índia, Japão e China

Conversão de "pagãos" havia sido o primeiro objetivo do fundador da Companhia de Jesus. 
Apesar da necessidade de combater o protestantismo na Europa envolver seus discípulos mais e 
mais (e essa iniciativa política e religiosa, da qual fizemos um breve sumário, tornou-se sua tarefa 
principal), ainda assim continuaram com a evangelização de terras distantes. Seu ideal teocrático 
(submeter o mundo à autoridade da Santa Sé) exigia que fossem a todas as regiões do globo, na 
"conquista de almas". Francisco Xavier, um dos primeiros companheiros de Ignácio, foi o grande 
promotor  da  "evangelização  na  Ásia".  Em  1542,  desembarcou  em  Goa  e  encontrou  ali  um 
bispado,  uma  catedral  e  um  convento  de  franciscanos  que,  juntamente  com  alguns  padres 
portugueses,  já  haviam tentado espalhar  entre  os nativos a religião de Cristo.  Deu tamanho 
impulso ao movimento nessa sua primeira tentativa que começou a ser chamado de "apóstolo da 
índia".

Na  verdade,  era  muito  mais  um  pioneiro  e  divulgador  do  que  exatamente  alguém  que 
completasse  alguma  coisa  duradoura.  Apaixonado,  entusiasta,  sempre  na  busca  de  novos 
campos  de  ação,  ele  mostrou  o  caminho  muito  mais  do  que  semeou  o  chão.  No  reino  de 
Travancore, em Malacca, nas Ilhas de Banda, Macassar e Ceilão, seu charme pessoal e seus 
discursos eloqüentes fizeram maravilhas e, como resultado, 70 mil idolatras foram convertidos, 
especialmente nas castas baixas. Para alcançar isso, ele não desprezava o suporte político e até 
militar  dos  portugueses.  Esses  resultados,  mais  espetaculares  do  que  sólidos,  fatalmente 
despertaram  o  interesse  pelas  missões  na  Europa,  além  de  trazer  um outro  brilho  sobre  a 
Companhia de Jesus.

O apóstolo incansável - mas pouco perseverante - logo deixou a índia em busca do Japão, 
depois China, onde estava para entrar quando veio a morrer em Cantão, em 1552. Seu sucessor 
na índia, Roberto de Nobile, aplicou nesse país os mesmos métodos que os jesuítas usavam com 



sucesso na Europa: apelou às classes mais altas. Para os "intocáveis", ele só concedia a hóstia 
consagrada na ponta de um bastão. Nobile adotou as roupas, os hábitos e a forma de vida dos 
brâmanes e misturou seus ritos com os cristãos, tudo isso com a aprovação do papa Gregório 
XV. Graças a essa ambigüidade, converteu, segundo ele mesmo afirmava, 250 mil hindus. "Cerca 
de um século após sua morte, quando o intransigente papa Benedito XIV proibiu a observância 
desses rituais hindus, tudo faliu e os 250 mil pseudo- católicos desapareceram."(1)

Nos territórios do Norte da índia, do grande mongol Akbar, um homem tolerante que tinha fé, 
mesmo tentando introduzir no seu Estado o sincretismo religioso, os jesuítas foram aceitos para 
construir uma sede em Lahore, em 1575. Os sucessores de Akbar concederam-lhes os mesmos 
favores.  Aureng-Zeb  (1666-1707),  um muçulmano ortodoxo,  pôs,  no  entanto,  um fim a  essa 
empreitada. Em 1549, Xavier embarcou para o Japão com dois acompanhantes e um japonês 
que ele havia convertido em Mallaca, chamado Yoshiro. Os primeiros tempos não foram muito 
prósperos. "Os japoneses têm sua própria mortalidade e são muito reservados; seu passado os 
mergulhou no paganismo. Os adultos olhavam para aqueles estranhos com graça e as crianças 
os seguiam, zombando." (2)

Yoshiro,  nativo,  conseguiu  começar  uma  pequena  comunidade  com  cem  seguidores. 
Francisco Xavier,  que não falava japonês muito bem, não conseguia nem mesmo obter  uma 
audiência com o Mikado, a suprema autoridade religiosa japonesa. Quando deixou o país, dois 
padres  permaneceram e,  posteriormente,  conseguiram a  conversão  dos  daimos  de  Arima  e 
Bungo. Este último se decidiu finalmente pela conversão após analisar o assunto por 27 anos.

No ano seguinte, os padres se estabeleceram em Nagasaki. Pensavam ter convertido cem mil 
japoneses.  Em 1587,  a situação interna do país,  dividido pela  guerra  dos clãs,  modificou-se 
inteiramente.  "Os jesuítas tiraram vantagem dessa anarquia e de sua relação íntima com os 
mercadores portugueses."(3) Hideyoshi, um homem de origem simples, usurpou o poder e tomou 
para si o título de Taikosama.

Não confiava na influência  política  dos jesuítas,  suas associações com os portugueses e 
conexões com os grandes e rebeldes vassalos, os Samurais. Conseqüentemente, a jovem Igreja 
japonesa  foi  violentamente  perseguida.  Seis  franciscanos  e  três  jesuítas  foram  crucificados; 
muitos convertidos foram assassinados e a Ordem foi  banida.  O decreto,  entretanto,  não foi 
levado avante; os jesuítas continuaram seu apostolado em segredo.

Em  1614,  o  primeiro  Shogun,  Tokugawa  Yagasu,  irritou-se  com  suas  ações  ocultas  e  a 
perseguição recomeçou. Além disso, os holandeses haviam tomado o lugar dos portugueses nos 
balcões de negócios e eram vigiados de perto pelo governo. Uma desconfiança profunda de 
todos os estrangeiros, eclesiásticos ou leigos, passou a inspirar a conduta dos líderes a partir de 
então e,  em 1638,  uma rebelião  dos  cristãos  de Nagasaki  foi  afogada em sangue.  Para  os 
jesuítas, a aventura japonesa chegava ao fim e assim permaneceu durante um longo tempo.

Podemos ler  no notável  livro  de Lord Bertrand Russell,  Science and Religion,  a  seguinte 
passagem  insinuante  sobre  Francisco  Xavier,  "o  realizador  de  milagres":  "Ele  e  seus 
acompanhantes  escreveram  muitas  cartas  longas  que  foram  guardadas  até  hoje;  nelas, 
prestavam contas de seus trabalhos, mas nenhuma mencionava seus poderes miraculosos."

José  Acosta  negava  expressamente  que  esses  missionários  tivessem  sido  ajudados  por 
milagres nos seus esforços para converter os pagãos. Logo após a morte de Xavier, histórias 
sobre milagres começaram a surgir.  Diziam que ele tinha o dom de línguas, apesar de suas 
cartas estarem cheias de alusões às suas dificuldades quando quis dominar o idioma japonês ou 
encontrar bons intérpretes.

Histórias  foram  contadas  afirmando  que,  quando  seus  amigos  sentiram  sede  no  mar, 
transformara a água salgada em doce. De acordo com uma versão posterior, ele teria atirado o 
crucifixo no mar para acalmar uma tempestade. Ao ser canonizado em 1622, foi "provado", para a 



satisfação das autoridades no Vaticano, que ele havia realizado "milagres", pois ninguém pode 
ser transformado em santo sem realizar milagres.

O papa deu sua garantia oficial ao dom de línguas e ficou particularmente impressionado pelo 
fato de Xavier ter supostamente feito lamparinas acenderem com água benta, e não com óleo. "O 
mesmo papa, Urbano VIII, recusou-se a acreditar nas afirmações de Galileu. A lenda continuou a 
aumentar.  Uma biografia  pelo  padre  Bonhours,  publicada em 1682,  conta  que o santo  tinha 
ressuscitado 14 pessoas durante sua vida. Autores católicos ainda atribuem a ele o dom dos 
milagres em uma biografia  publicada em 1872;  o  padre Coleridge,  da Companhia  de Jesus, 
reafirma que ele tinha o dom das línguas."(4) A julgar pelas explicações acima mencionadas, o 
"santo" Francisco Xavier realmente merecia uma auréola.

Na China,  os filhos  de Loyola tiveram uma época longa e favorável  com apenas poucas 
expulsões.  Obtiveram  isso  na  condição  de  que  trabalhassem  por  lá  principalmente  como 
cientistas e respeitassem os ritos milenares dessa civilização tão antiga.

A Meteorologia  era  a  disciplina  principal.  Francisco  Xavier  já  havia  descoberto  que  os 
japoneses não sabiam que a terra era redonda. Eles eram muito curiosos quanto às coisas que 
Xavier  lhes  ensinava  sobre  este  e  outros  assuntos.  "Na China,  tornou-se  oficial  e,  como os 
chineses não eram fanáticos,  as coisas se  desenvolveram pacificamente.  Um italiano,  padre 
Ricci, foi seu iniciador. Tendo feito seu caminho para Pequim, assumiu prontamente a função de 
astrônomo  diante  dos  cientistas  chineses.  A  Astronomia  e  a  Matemática  eram  uma  parte 
importante das instituições chinesas.

Estas ciências davam condições ao soberano de agendar suas várias cerimônias religiosas e 
civis. Ricci trouxe informações que o tornaram indispensável e usou dessa oportunidade para 
falar do cristianismo. Buscou dois padres que corrigiram o calendário tradicional, estabelecendo o 
curso  das  estrelas  com  os  eventos  terrestres.  Ricci  ajudou  em  tarefas  menores  também; 
desenhou, por exemplo, um mapa mural do império, onde cuidadosamente colocou a China no 
centro do universo".(5) Esta era a principal atividade dos jesuítas no "Império Celestial", posto 
que o interesse pelo lado religioso de sua missão era mínimo. É engraçado pensar que, em 
Pequim, os padres estivessem tão ocupados em corrigir  os erros astronômicos dos chineses 
enquanto em Roma a Santa Sé persistentemente condenava o sistema copérnico, e isso até 
1822!

Apesar  do  fato  dos  chineses  terem pouca inclinação para  o  misticismo,  a  primeira  igreja 
católica foi aberta em Pequim em 1599. Quando Ricci morreu, foi substituído por um alemão, o 
padre Shall von Bell, um astrônomo que também publicou alguns tratados importantes em chinês. 
Em 1644, foi-lhe dado o título de "Presidente do Tribunal Matemático", o que gerou inveja entre 
os mandarins. Enquanto isso, as comunidades cristãs se organizavam.

Em  1617,  o  imperador  deve  ter  previsto  os  perigos  dessa  penetração  pacífica  quando 
decretou  o  desterro  de  todos  os  estrangeiros.  Os  "bons  padres"  foram  mandados  aos 
portugueses em Macau, em caixotes de madeira. Logo em seguida, no entanto, foram chamados 
de volta. Eram tão bons astrônomos...

De fato,  eram tão  bons  astrônomos quanto  missionários,  com 41 casas  na  China,  1.159 
igrejas e 257 mil membros batizados. Nova reação contra eles, entretanto, pediu seu desterro e o 
padre  Shall  foi  condenado  à  morte.  Sem  dúvida,  ele  não  foi  condenado  à  tal  sentença 
simplesmente por seu trabalho com Matemática! Um terremoto e o incêndio do palácio imperial, 
astutamente apresentados como um sinal da cólera divina, salvaram-lhe a vida e ele morreu em 
paz, dois anos depois. Seus companheiros, porém, tiveram que deixar a China.

'Apesar de tudo isso, a estima pelos jesuítas era tão grande que o imperador Kang-Hi sentiu-
se obrigado a chamá-los de volta em 1669, ordenando um funeral solene para os despojos de 
Iam Io Vam (Jean Adam Shall).  Essas honras inesperadas foram apenas o início de favores 



excepcionais.  "(6) Um padre belga, Verbiest,  seguiu-se a Shall  na direção das missões e do 
Instituto de Matemática Imperial. Foi ele que deu ao Observatório de Pequim aqueles famosos 
instrumentos  cuja  precisão  matemática  é  ocultada  por  quimeras,  dragões,  etc.  Kang-Hi,  "o 
déspota esclarecido", que reinou por 61 anos, apreciava os serviços daquele cientista, o qual lhe 
deu  conselhos  sábios,  acompanhou-o  na  guerra  e  até  mesmo  o  apoiou  numa  fundição  de 
canhões.

Sua atividade profana e guerreira era dirigida "ad majorem Dei  gloriam",  conforme o bom 
padre lembrou ao imperador na mensagem enviada antes de sua morte: "Senhor, morro feliz pois 
usei de quase todos os momentos de minha vida para servir à Sua Majestade. Mas rogo a ele, 
com humildade, para lembrar-se, após a minha morte, que meu objetivo em tudo o que fiz era 
obter um protetor para a mais sagrada das religiões no Universo; e o protetor era Sua Majestade, 
o maior rei do Oriente." (7)

Tanto na China quanto em Malabar, essa religião não podia sobreviver, no entanto, sem algum 
artifício. Os jesuítas tiveram de trazer a doutrina romana ao nível chinês, identificar Deus com o 
céu (Tien)  ou o Chang-Ti,  "imperador  de cima",  misturar  os ritos  católicos com os chineses, 
aceitar o ensino de Confúcio e o culto de ancestrais. O papa Clemente XI, que foi informado disso 
por ordens rivais, condenou a doutrina "eclética" e, como resultado, todo o trabalho missionário 
dos jesuítas no "Império Celestial" se arruinou. Os sucessores de Kang-Hi baniram a Cristandade 
e o último padre deixado na China morreu sem nunca ter sido substituído.

As Américas: O Estado Jesuíta do Paraguai

Os missionários da Companhia de Jesus encontraram o Novo Mundo muito mais favorável à 
sua catequização do que a Ásia.  Na América não encontraram nenhuma civilização culta  ou 
antiga;  nenhuma  religião  solidamente  estabelecida;  nenhuma  tradição  filosófica;  muito  pelo 
contrário, encontraram tribos pobres e bárbaras, espiritual e temporalmente desarmadas diante 
dos conquistadores brancos. Apenas o México e o Peru, com a memória dos deuses astecas e 
incas ainda fresca em suas lembranças, resistiram a essa religião importada por algum tempo. 
Os dominicanos e franciscanos, entretanto, já tinham se estabelecido solidamente.

Foi, portanto, entre as tribos selvagens, caçadores nômades e pescadores que os filhos de 
Loyola exerceram sua atividade devoradora. Os resultados obtidos variavam de acordo com as 
populações. No Canadá, os Hurons, pacíficos e dóceis, aceitaram facilmente o catecismo, mas 
seus  inimigos,  os  Iroquois,  atacaram  as  estações  criadas  ao  redor  do  Forte  Sainte-Marie  e 
massacraram seus habitantes. Os Hurons foram praticamente exterminados em dez anos e, em 
1649, os jesuítas tiveram de partir com apenas 300 sobreviventes.

Eles não deixaram uma forte impressão quando passaram através dos territórios que hoje 
formam os Estados Unidos. Apenas no século XIX é que começaram a plantar raízes naquela 
parte do continente.

Na América do Sul, a ação dos jesuítas passou por bons e maus momentos. Em 1546, os 
portugueses haviam convocado os jesuítas para trabalhar nos territórios que possuíam no Brasil; 
enquanto convertiam os nativos, encontravam muitos conflitos com a autoridade civil  e outras 
ordens religiosas. O mesmo acontecia em Nova Granada.

O Paraguai, no entanto, foi a terra da grande "experiência" da colonização jesuítica. Esse país 
se espalhava, na época, do Atlântico aos Andes e alcançava os territórios que hoje pertencem ao 
Brasil,  Uruguai e Argentina. Os únicos meios de acesso através da mata virgem eram os rios 
Paraguai  e Paraná. A população dessas terras era formada de indígenas nômades e dóceis, 
prontos a se curvarem diante da dominação de qualquer um, desde que fossem abastecidos com 
comida  suficiente  e  um  pouco  de  tabaco.  Os  jesuítas  não  poderiam  encontrar  condições 
melhores para estabelecer, longe da corrupção dos brancos, o modelo perfeito de colônia. No 



início do século XVII,  o Paraguai  foi  elevado a Província pelo prior da Ordem que tinha sido 
empossado pela Corte Espanhola, e o "Estado Jesuíta" se desenvolveu e expandiu.

Esses  "bons  selvagens"  foram  devidamente  catequizados  e  treinados  para  viverem 
sedentariamente, sob uma disciplina tão gentil quanto forte: 'Assim como uma mão-de-ferro em 
uma luva de veludo". Essas sociedades patriarcais deliberadamente ignoravam as liberdades de 
qualquer espécie. "Tudo o que o cristão possui e usa, a cabana em que vive; os campos que 
cultiva; o gado que lhe dá comida e roupas; as armas que carrega; as ferramentas com as quais 
trabalha;  até  mesmo  a  única  faca  de  mesa  dada  a  um  jovem  casal,  quando  se  casa,  é 
"Tupambac", propriedade de Deus. A partir dessa mesma concepção, o "cristão" não pode dispor 
de sua vida livremente.  O bebê recém-nascido está sob a proteção de sua mãe. Assim que 
começa a andar, ele pertence a Deus ou a seus "agentes". Quando cresce (se for uma garota), 
aprende a desfiar e tecer, ou a ler e escrever (se for um rapaz), mas apenas em guarani, porque 
o  espanhol  é  severamente  proibido,  de  forma  a  evitar  qualquer  contato  com  os  "criolos 
corruptos."

Assim que a garota atingir 14 anos e o rapaz 16, eles se casam, pois os padres anseiam que 
não cheguem a cair em pecado carnal. Nenhum deles pode se tornar padre, monge, e muito 
menos jesuíta. Eles praticamente não têm nenhuma liberdade. São, obviamente, muito felizes, 
materialmente falando...  Pela manhã,  após a missa, cada grupo de trabalhadores vai  para o 
campo, um após o outro, cantando e precedido de uma imagem "santa". À noite, voltam para a 
vila  da  mesma  maneira,  para  ouvir  o  catecismo  ou  recitar  o  rosário.  Os  padres  também 
imaginaram alguma diversão honesta para os "cristãos".

"Os jesuítas vigiam como se fossem pais; como tais, também punem o menor dos erros. O 
chicote, o jejum, a prisão, a exposição ao ridículo no pelourinho e a penitência pública na igreja 
eram  os  castigos  que  usavam.  Assim,  os  filhos  "vermelhos"  do  Paraguai  não  conheciam 
nenhuma outra forma de autoridade, além dos bons padres. Nem vagamente suspeitavam que o 
rei da Espanha era o seu soberano." (8)

Não é este o retrato caricaturado de um modelo ideal de sociedade teocrática? Analisaremos 
como é que afetou o avanço intelectual e moral dos beneficiários desse sistema, esses "pobres 
inocentes", como eram chamados pelo marquês de Loreto: 'A alta cultura das missões não passa 
de um produto artificial de uma estufa, carregando em si a semente da morte. Porque, apesar de 
toda essa quebra e treinamento, o guarani continuou sendo o que era: um selvagem preguiçoso, 
bitolado, sensual, ambicioso e sórdido. Conforme os próprios padres dizem: ele apenas trabalha 
quando sente que o aguilhoar do capataz está atrás dele.

Assim que são deixados por sua própria conta, ficam indiferentes ao fato da colheita estar 
apodrecendo no campo, os implementos se deteriorando e o rebanho se perdendo. Se ele não é 
vigiado quando trabalha no campo, pode até mesmo abater uma vaca, acender uma fogueira 
com a madeira do arado e, ali mesmo, com seus companheiros, começar a comer a carne mal 
passada, até não sobrar nada. Sabe que levará 25 chicotadas por isso, mas também sabe que os 
bons padres não o deixarão morrer de fome." (9)

Em  um  livro  recentemente  publicado,  podemos  ler  o  seguinte  quanto  às  punições  dos 
jesuítas: "O acusado, vestindo roupas de penitente, era acompanhado à igreja para confessar 
sua falta. Então era chicoteado na praça pública, de acordo com o código penal. Os culpados 
recebiam esse castigo com murmúrios, além de ações de graças. O culpado, tendo sido punido e 
reconciliado, beijava a mão daquele que lhe batia, dizendo: "Que Deus o recompense por estar 
me libertando, por esta leve punição, das penas eternas que me ameaçavam.(10)

Após essa leitura, podemos entender a conclusão de H. Boehmer: 'Ávida moral dos guaranis 
se enriqueceu muito  pouco sob a disciplina dos padres.  Tornaram-se os católicos  devotos e 
supersticiosos, que vêem milagres em todos os lugares e parecem gostar da autoflagelação até 



derramar sangue. Aprenderam a obedecer e foram ligados aos bons padres (que cuidaram tão 
bem deles) com uma gratidão de filhos que, apesar de não ser profunda, era de qualquer forma 
muito tenaz. Esse resultado não muito brilhante prova que houve uma considerável deficiência 
nos  métodos  educativos  dos  padres.  Qual  era  o  defeito?  O  fato  de  que  nunca  tentaram 
desenvolver em seus filhos "vermelhos" as faculdades inventivas, a necessidade de atividade, o 
sentido de responsabilidade. Eles próprios inventavam jogos e divertimentos para seus cristãos e 
pensavam para eles, ao invés de os i encorajarem a pensarem por si próprios; simplesmente 
submeteram aqueles que estavam sob seus cuidados a uma "domesticação" mecânica, ao invés 
de uma educação.

Como poderia ser diferente, se eles próprios também eram submetidos a uma "domesticação" 
durante  14  anos?  Ensinariam  os  guaranis  e  seus  discípulos  brancos  a  pensarem  "por  si 
mesmos",  se eles próprios eram proibidos de o fazerem? Não é um antigo jesuíta,  mas um 
contemporâneo, que escreve: "Ele (o jesuíta) nunca esquece que a característica da Companhia 
é a obediência total da ação, da vontade e até mesmo do julgamento. Todos os superiores serão 
limitados da mesma forma em relação aos superiores e o Padre Supremo ao Santíssimo. Assim 
foi estabelecido para todos e tudo se rende à autoridade universalmente eficaz da Santa Sé, e 
santo Ignácio  estava certo  que,  a partir  de então,  o  ensino e a educação trariam a unidade 
católica de volta à Europa dividida". "É com a esperança de reformar o mundo", escreveu o padre 
Bonhours, "que ele abraçou em especial este meio: a instrução da juventude".(12)

A educação dos nativos paraguaios foi feita nos mesmos princípios que costumavam usar, os 
quais usam e usarão em todos os povos e em todos os lugares. Seu objetivo, deplorado por 
Boehmer mas ainda ideal para os olhos fanáticos, é a renúncia de todo julgamento pessoal, toda 
a iniciativa, uma submissão cega ao superior. Este não é "o máximo da liberdade", "a libertação 
da escravidão de si mesmo", louvadas por R. P. Rouquette e que já mencionamos antes?

Os bons guaranis haviam sido libertados tão bem pelos métodos jesuíticos por mais de 150 
anos que, quando seus senhores saíram durante o século XVIII, voltaram para suas florestas e 
seus costumes antigos, como se absolutamente nada tivesse acontecido.

      "Se um padre, cedendo à tentação, abusar de uma mulher e ela tornar público o acontecido, 
desonrando-o, este mesmo padre pode matá-la, para evitar desgraça!"

O Ensino dos Jesuítas

O método pedagógico da Companhia, escreveu R. P. Charmot, S.J., "consiste primeiramente 
em envolver os alunos com um grande conjunto de orações". Posteriormente, ele cita o padre 
jesuíta  Tacchini:  "Que  o  Espírito  Santo  os  complete  como  alabastros  são  preenchidos  com 
perfumes; que Ele penetre neles tanto que, com o passar do tempo, poderão respirar mais e mais 
a fragrância celestial e o perfume de Cristo!"

O padre Gandier também faz sua contribuição: "Não nos esqueçamos que a educação, como 
é  vista  pela  Companhia,  é  ministério  mais  próximo do  que  é  feito  pelos  anjos."(1)  O padre 
Charmot também diz: "Não sejamos ansiosos sobre quando e como o misticismo está inserido 
em nossa educação. Não é feito através de um sistema ou técnica artificial, mas por infiltração, 
por "endosmosis". As almas das crianças ficam impregnadas por estar em contato íntimo com 
mestres que estão literalmente saturados em misticismo."(2)

Do mesmo autor,  aqui  está "o  objetivo  do  professor  jesuíta":  'Através de seu ensino,  ele 
procura formar não uma elite intelectual cristã, mas cristãos de elite. "(3) Estas poucas citações 
nos dizem sobre o principal objetivo desses educadores. Vejamos como formam esses cristãos 
de elite, e qual o tipo de misticismo que é "inserido" ou "inoculado", "infiltrado", "bombeado" nas 
crianças submetidas ao seu sistema educacional.



À frente,  e é uma característica da Ordem, encontramos a "Virgem Maria".  "Loyola havia 
transformado a Virgem na coisa mais importante de sua vida. A adoração de Maria era a base de 
suas devoções religiosas e foi por ele transmitida à Ordem. Esse culto se desenvolveu tanto que 
costuma-se dizer, e com razão, que era a verdadeira religião dos jesuítas."(4) Isso não foi escrito 
por um protestante, mas por J. Huber, professor de Teologia, católico. O próprio Loyola estava 
convencido que a "Virgem" o havia inspirado quando escreveu os seus Exercícios. Um jesuíta 
teve uma visão de Maria cobrindo a Companhia com seu manto, como um sinal de sua proteção. 
Outro,  Rodrigo de Gois,  ficou tão inebriado com sua beleza indescritível  que teria  sido visto 
flutuando. Um noviço da Ordem, que morreu em Roma em 1581, teria sido ajudado pela Virgem 
em sua luta contra as tentações do diabo; para fortalecê-lo, ela lhe teria dado o gosto do sangue 
de Jesus, de tempos em tempos, além do "conforto de seus seios".(5)

A doutrina de Duns Scot sobre a Imaculada Conceição foi entusi-asticamente adotada pela 
Ordem,  que  conseguiu  transformá-la  em  dogma  através  de  Pio  IX,  em  1854.  Erasmo 
satiricamente retratou o culto à Maria em seu tempo. Durante o quarto século, a lenda da casa de 
Loreto  havia  sido  inventada.  Essa casa tinha  aparentemente  sido  trazida  da  Palestina  pelos 
anjos.

Os jesuítas aceitaram e defenderam essa lenda. Canisius chegou ao ponto de produzir cartas 
da própria Maria e, graças à Ordem, altos valores começaram a chegar em Loreto (assim como 
em Lourdes, em Fátima, etc). "Os jesuítas continuaram com todos os tipos de relíquias da Mãe 
de Deus. Quando entraram na igreja de São Miguel, em Munique, ofereceram para veneração 
pedaços fidedignos do véu de Maria, vários tufos de cabelos e pedaços de sua escova; eles 
instituíram um culto especial, consagrado à veneração destes objetos". Este culto se degenerou 
em manifestações sensuais e licenciosas, em particular nos hinos dedicados à Virgem pelo padre 
Jacques Pontanus. O poeta não conhecia nada mais lindo que os seios de Maria; nada mais 
doce que seu leite e nada mais maravilhoso que seu abdômen."(6) Poderíamos multiplicar essas 
citações infinitamente.

Ignácio queria que seus discípulos tivessem uma piedade "perceptível",  ou ainda sensual, 
semelhante  à sua própria,  e  eles realmente conseguiram.  Não foi  à toa que foram tão bem 
sucedidos com os guaranis; esse fetichismo erótico caiu-lhes perfeitamente. Os padres brancos, 
no entanto, imaginavam que cairia bem com os "brancos" também. Como o fundamento de sua 
doutrina  é  um  desprezo  absoluto  pelas  pessoas  enquanto  seres  humanos,  "brancos"  ou 
"vermelhos" eram o mesmo, e ambos tinham de ser tratados como crianças. Assim, trabalharam 
incansavelmente na propagação desse espírito e dessas práticas idolatras. Devido à influência 
que tinham na Santa Sé (que obviamente não conseguia viver sem eles), forçaram essas idéias 
na Igreja Romana, apesar da resistência que, gradualmente, diminuía.

O padre Barri escreveu um livro intitulado O Paraíso se Abre Através de Cem Devoções à 
Mãe de Deus.  Nele,  expõe a idéia  de que a maneira  pela  qual  entramos no paraíso não é 
importante:  o  importante  é entrar.  Enumera  exercícios de piedade exterior  à  Maria,  os quais 
abririam as portas do céu. Entre outras coisas, esses exercícios consistem em saudar Maria de 
manhã e de noite; freqüentemente expressar o desejo de construir para ela mais igrejas do que 
todas as que já foram construídas por todos os monarcas juntos; carregar um rosário dia e noite, 
da mesma forma que um bracelete, uma imagem de Maria, etc. "Essas práticas eram suficientes 
para garantir  nossa salvação. Se o demônio,  quando estivéssemos para morrer,  viesse pedir 
nossas almas, nós só precisaríamos lembrar a ele que Maria é responsável por nós e que ele 
deve acertar as contas com ela."(7)

Em seu Pietas Quotidiana Erga S.D. Mariam, o padre Pemble recomenda o seguinte: "Bater 
ou flagelar a nós mesmos, e oferecer cada suspiro como um sacrifício a Deus, através de Maria; 
gravar com uma faca o santo nome de Maria em nosso peito; cobrir-nos decentemente à noite, 
de forma a não ofendermos o santo olhar  de Maria;  dizer à Virgem que gostaríamos de lhe 



oferecer nosso lugar no Paraíso, caso ela já não estivesse lá; desejarmos nunca termos nascido 
ou irmos ao inferno se Maria não tivesse nascido; nunca comer uma maçã, pois Maria se absteve 
do erro de prová-la. "(8) Tudo isso foi em 1764, mas só precisamos dar uma olhada nos trabalhos 
semelhantes que ainda hoje são publicados em grande número, ou na imprensa católica, para 
evidenciarmos o fato de que, por mais 200 anos, essa idolatria selvagem só cresceu e se tornou 
mais sofisticada. O papa Pio XII superou-se no culto à Maria. Sob sua direção, uma grande parte 
da Igreja Romana tomou esse caminho. Além disso, os filhos de Loyola, sempre ansiosos para se 
adequarem  ao  espírito  do  tempo,  tentam  até  hoje  ajustar  essas  puerilidades  medievais  ao 
presente.

Existem vários tratados publicados por alguns desses bons padres, sob os grandes auspícios 
do  Centre  National  de  Ia  Recherche  Scientifique  (C.N.R.S).  Se  acrescentarmos  a  isso  os 
escapulários de várias cores, com suas virtudes apropriadas, a adoração de santos, imagens, 
relíquias, a apologia dos "milagres" e a veneração do "Sagrado Coração", dentre outras práticas, 
teremos uma idéia do misticismo com o qual "as almas das crianças são impregnadas" através 
de seu contato com mestres "que estão saturados nelas", conforme R. P Charmot escreveu, em 
1943.

Não há outra forma de gerar "cristãos de elite". Para vencer sua luta contra as universidades, 
os  colégios  jesuítas  precisavam  expandir  seu  ensino  e  incluir  matérias  seculares,  pois  a 
Renascença  havia  despertado  uma  sede  de  conhecimento.  Sabemos  que  fizeram isso  com 
alegria sem, no entanto, esquecerem de tomar as precauções necessárias para evitarem que 
esse  aprendizado  fosse  contra  o  objetivo  de  seu  ensino:  manter  nas  mentes  a  obediência 
absoluta à Igreja.

É por isso que seus pupilos são primeiramente "envolvidos" com um grande "conjunto de 
orações", o qual não seria suficiente se o conhecimento transmitido não fosse cuidadosamente 
purgado de todo o espírito ou idéias heterodoxas. Assim, grego e latim (o latim é muito estimado 
nesses  colégios)  eram  estudados  pelo  seu  valor  literário;  o  "antigo"  pensamento  ortodoxo, 
entretanto, era exposto apenas na medida em que se pudesse estabelecer a superioridade da 
filosofia  escolástica.  Esses  "humanistas",  treinados  pelos  jesuítas,  eram capazes  de  compor 
discursos e versos em latim, mas o único senhor de seus pensamentos era Santo Tomás de 
Aquino,  um  monge  do  século  XIII.  Vejamos  o  Ratio  Studiorum,  um  tratado  fundamental  de 
Pedagogia  jesuíta,  citado por  R.  E Charmot:  "Nós cuidadosamente descartamos as matérias 
seculares, que não favorecem a piedade e a boa moral. Vamos compor poemas, mas que nossos 
poetas sejam cristãos e não seguidores de pagãos que invocam musas, ninfas das montanhas, 
ninfas do mar, Calíope, Apoio, etc, ou outros deuses e deusas. E, se acaso estes vierem a ser 
citados,  que  o  sejam  de  forma  caricatural,  como  se  fossem  demônios".(9)  Assim,  todas  as 
ciências -e especialmente as ciências naturais - serão interpretadas de forma similar.

De fato, R. P. Charmot nem mesmo tenta esconder o que disse sobre o professor jesuíta em 
1943: "Ele ensina ciências, não por causa delas, mas para trazer à vista a grande glória de Deus. 
Esta é a regra de acordo com o que define Santo Ignácio em sua obra Estatutos."(10) E de novo: 
"Quando falamos de toda uma cultura, não queremos dizer que ensinamos todas as matérias e 
ciências,  mas  damos  uma  educação  literária  e  científica  que  não  é  puramente  secular  e 
impermeável às luzes da Revelação".(11)

A educação ministrada pelos jesuítas deve ser, portanto, mais espalhafatosa do que profunda, 
ou "formalista", como se costuma dizer. "Eles não acreditavam em liberdade, o que era mortal no 
que se refere ao ensino", escreveu H. Boehmer. A verdade é que os méritos relativos do ensino 
jesuíta  diminuíam  na  medida  em  que  a  ciência  e  os  métodos  de  educação  e  instrução 
avançavam, nas bases de uma concepção mais larga e profunda de Humanidade. Buckle disse: 
"Quanto mais avançada for a civilização, mais os jesuítas vão perder terreno, não só por causa 
de sua decadência, mas por causa das modificações e mudanças de mentalidade daqueles que 



estão à volta deles. Durante o século XVI, os jesuítas estavam à frente mas, durante o século 
XVIII, estavam perdidos de seu tempo".

A Moral dos Jesuítas

O  espírito  conquistador  de  sua  Companhia,  o  desejo  ardente  de  atrair  consciências  e 
assegurar sua influência exclusiva só poderia levar os jesuítas a serem mais indulgentes com os 
penitentes  que  os  confessores  de  todas  as  outras  ordens  ou  clero  secular.  "Não  se  pegam 
moscas com vinagre",  diz  sabiamente o provérbio.  Conforme já vimos,  Ignácio expressava a 
mesma  idéia  em  termos  diferentes  e  seus  filhos  seguiram  sua  inspiração.  'A  atividade 
extraordinária  desenvolvida pela Ordem no campo da Teologia  moral  já  demonstra que essa 
ciência sutil tinha, para eles, uma importância prática muito maior que as outras ciências".(13) 
Boehmer, autor da frase citada acima, lembra-nos que a confissão era muito rara durante a Idade 
Média e o fiel a usava apenas em casos mais graves. O caráter dominador da Igreja Romana, no 
entanto, fez com que sua prática se espalhasse mais e mais. Durante o século XVI, a confissão 
tinha se tornado um dever religioso que devia ser diligentemente observado.

Ignácio considerava a confissão muito importante e recomendava aos seus discípulos que o 
maior número possível de fiéis deveria observá-la regularmente. Os resultados desse método 
eram extraordinários. Os confessores jesuítas logo passaram a gozar da mesma consideração 
dos  professores  jesuítas,  e  os  confessionários  foram  considerados  símbolo  do  poder  e  da 
atividade da Ordem, tal qual a cadeira professoral e a Gramática latina. Se lermos as instruções 
de Ignácio com respeito à confissão e à Teologia moral, devemos admitir que, desde o começo, a 
Ordem estava preparada para tratar do pecador com carinho e, posteriormente, tornou-se mais e 
mais indulgente até que se transformasse em desmazelada.

Podemos entender facilmente por que essa tolerância inteligente fez deles confessores tão 
bem sucedidos. Foi a maneira como eles obtiveram os favores dos nobres e poderosos deste 
mundo, os quais sempre precisaram da condescendência de seus confessores mais do que a 
massa de pecadores comuns.

"As cortes da Idade Média nunca tiveram qualquer tipo de confessor todo-poderoso. Essa 
figura característica surgiu somente nos tempos modernos, e é a Ordem jesuíta que a implanta 
em  todos  os  lugares."(14)  Boehmer  escreveu:  "Durante  o  século  XVII,  esses  confessores 
obtiveram uma influência política invejável em todos os lugares; às vezes até mesmo funções ou 
cargos  claramente  políticos.  Foi  então  que  o  padre  Neidhart  assumiu  a  direção  da  política 
espanhola como "Primeiro Ministro e Grande Inquisidor"; o padre Fernandez sentava-se e era 
chamado  a  opinar  e  votar  no  Conselho  português;  o  padre  La  Chaise  e  seu  sucessor 
mantiveram-se em funções de ministros para os Negócios Eclesiásticos na Corte de França.

Não podemos esquecer também o papel dos padres na política em geral, mesmo fora dos 
confessionários. O padre Possevino foi embaixador do Vaticano na Suécia, Polônia e Rússia; o 
padre Petre, ministro na Inglaterra; o padre Vota era conselheiro íntimo de João Sobieski, da 
Polônia,  na  função  de  "criador  de  reis"  e  mediador.  Quando  a  Prússia  se  tornou  um reino, 
devemos admitir  que nenhuma outra Ordem mostrou tanto interesse e talento pela política e 
desenvolveu tantas atividades quanto a Ordem jesuíta."(15)

Se  a  indulgência  desses  confessores,  pela  augusta  penitência,  ajudou  imensamente  os 
interesses da Ordem e da Cúria Romana, deu-se o mesmo em esferas mais modestas, onde os 
padres  usaram  métodos  similares  e  convenientes.  Com  sua  meticulosidade  e  até  um  certo 
espírito  intrometido,  herdado  de  Loyola,  os  famosos  casuístas,  tais  quais  Escobar,  Mariana, 
Sanchez, Busenbaum e outros se aplicaram a estudar cada regra em particular e suas aplicações 
práticas em todos os casos que pudessem se apresentar nos tribunais de penitência.



Aqui  seguem alguns exemplos dessas acrobacias:  'A lei  divina prescreve:  Não levantarás 
falso testemunho. Há falso testemunho somente quando aquele que fez o juramento usa palavras 
que sabe que enganarão o juiz. O uso de termos ambíguos, portanto, é permitido, e mesmo a 
desculpa da reserva mental  em certas circunstâncias.  Se um marido pergunta à sua esposa 
adúltera  se  ela  quebrou  o  contrato  conjugai,  ela  pode  dizer  "não"  sem  hesitar,  pois  aquele 
contrato ainda existe. Uma vez que tenha obtido a absolvição no confessionário, ela pode dizer: 
"Estou sem pecado", se, enquanto o disser, pensar que aquela absolvição tirou-lhe o peso de seu 
pecado. Se o seu marido estiver ainda incrédulo,  ela pode reassegurar-lhe, dizendo que não 
cometeu  nenhum  adultério;  entretanto,  se  acrescentar,  mesmo  em  voz  baixa  "adultério",  é 
obrigada a confessar." Não é difícil de imaginar que tal teoria foi bem sucedida com suas belas 
senhoras penitentes! Seus galantes acompanhantes eram tratados da mesma forma: "A Lei de 
Deus diz: Não deves matar. Isso não significa que todo homem que mata esteja pecando contra 
este mandamento. Por exemplo: Se um nobre for ameaçado com tiros ou agressão, pode matar 
seu agressor; logicamente, porém, esse direito é restrito aos nobres, e não aos plebeus, pois não 
há nada de desonroso para um homem comum em ser agredido. Da mesma forma, um servo que 
ajude seu senhor a seduzir uma jovem não está cometendo pecado mortal, pois ele pode temer 
sérias conseqüências no caso de se recusar. Se uma jovem estiver grávida, um aborto pode ser 
induzido se sua falta for causa de desonra para ela ou para algum membro do clero".(17) O padre 
Benzi também teve seu momento de fama quando declarou: "E apenas uma pequena ofensa 
sentir os seios de uma freira".

Por causa disso, os jesuítas foram apelidados de "teólogos mamilares". Tanto quanto se sabe, 
o famoso casuísta Thomas Lanchz merece o prêmio por seu tratado De Matrimônio, no qual 
estuda com detalhes ultrajantes  todas as  variedades de "pecados carnais".  Estudemos mais 
profundamente essas máximas convenientes dentro do campo da política, especialmente aquelas 
relativas  a  assassinatos  de  tiranos  considerados  culpados  de  indiferença  com  relação  aos 
interesses da Santa Sé. Boehmer tem isto a dizer: "Conforme acabamos de ver, não é difícil se 
guardar do pecado mortal. Dependendo das circunstâncias, precisamos apenas usar os meios 
excelentes permitidos pelos padres: ambigüidade, reserva mental,  a sutil  teoria da direção de 
intenções.  Seremos  capazes  de  cometer,  sem  pecado,  atos  considerados  criminosos  pelas 
massas ignorantes, mas nos quais até mesmo o mais severo padre não poderá encontrar nada 
além de um átomo de pecado mortal".(18)

Entre as máximas jesuíticas mais criminosas, há uma que despertou indignação pública ao 
máximo e que merece ser examinada: "Um padre ou monge pode matar aqueles que estiverem 
prontos a caluniá-lo ou a sua comunidade". Assim, a Ordem se dá o direito de eliminar seus 
adversários e até mesmo seus membros,  caso saíssem da instituição e se tornassem muito 
"faladores". Esta "pérola" se encontra na Teologia do Padre VAmy.

Há outro caso onde esse princípio é aplicável. Este mesmo jesuíta foi cínico o bastante para 
escrever:  "Se  um padre,  cedendo à tentação,  abusar  de  uma mulher  e  ela  tornar  público  o 
acontecido, desonrando-o, este mesmo padre pode matá-la, para evitar desgraça!" Outro filho de 
Loyola, citado pelo "Le grand flambeau" Caramuel, pensa que esta máxima deve ser mantida e 
defendida: "Um padre pode usar isso como desculpa para matar a mulher e assim preservar sua 
honra!" Essa teoria monstruosa foi usada para cobrir muitos crimes cometidos por eclesiásticos e 
provavelmente foi,  em 1956, a razão (se não a causa) para o lamentável  caso do padre de 
Unuffe.

Seus tratados sobre Teologia Moral deram à Companhia uma reputação universal, pois sua 
sutileza para distorcer e perverter as obrigações morais mais evidentes era muito aparente.



O Eclipse da Companhia

Os sucessos que a Companhia de Jesus obteve na Europa e em terras distantes, apesar de 
intercalados por várias perdas, lhe asseguraram uma situação dominante por um longo período. 
Conforme já mencionamos, o tempo, no entanto, não estava trabalhando a seu favor. As idéias se 
desenvolviam e o progresso das ciências tendia a liberar as mentes. O povo e os monarcas 
achavam cada vez mais difícil suportar o controle desses campeões da teocracia. Além disso, 
muitos abusos, originados de seus sucessos, prejudicaram a Companhia internamente. Ao lado 
da política, na qual estava profundamente envolvida (como se pode notar, contra os interesses 
nacionais),  sua atividade devoradora logo se fez sentir  no campo econômico.  "Os padres se 
envolveram em muitos negócios que não tinham nada a ver com religião, ou seja, no comércio, 
câmbio ou como liqüidantes de falências.  O Colégio Romano,  que deveria  se ater  a modelo 
intelectual  e moral  de todos os colégios jesuítas,  tinha tecelagens em Macerata e vendia os 
tecidos  em feiras  a  preços  baixos.  Seus  centros  na  índia,  Antilhas,  México  e  Brasil  logo  se 
transformaram em mercados de produtos coloniais.  Na Martinica, um procurador criou vastas 
plantações  cultivadas  por  escravos  negros".(19)  Este  é  o  lado  comercial  das  Missões  no 
Estrangeiro mantido até hoje. A Igreja Romana nunca desprezou a extração de lucros temporais 
de suas conquistas "espirituais". Tanto quanto se sabe, os jesuítas eram exatamente iguais às 
outras  ordens  religiosas,  chegando  até  a  ultrapassá-las.  De  qualquer  forma,  sabemos  que 
recentemente os padres brancos estavam entre os mais ricos proprietários de terras do Norte da 
África. Os filhos de Loyola foram muito dedicados, tanto na conquista de almas quanto em obter o 
máximo do trabalho dos "pagãos".

No México, tinham minas de prata e refinarias de açúcar. No Paraguai, plantações de chá e 
cacau, além de fábricas de tapetes.

Também criavam gado e exportavam 80 mil mulas por ano".(20) Conforme podemos ver, a 
evangelização de seus "filhos vermelhos"  foi  uma boa fonte de renda e,  para lucrarem mais 
ainda,  os  padres  não hesitavam em defraudar  o  Tesouro  Nacional,  como pode ser  visto  na 
conhecida  história  das  chamadas  "caixas  de  chocolate"  descarregadas  em  Cádiz,  as  quais 
estavam cheias de ouro em pó.

O bispo Palafox, enviado como visitante apostólico pelo papa Inocêncio VIII, escreveu-lhe em 
1647: "Toda a riqueza da América do Sul está nas mãos dos jesuítas".

"Em Roma, os cofres da Ordem fizeram pagamentos à embaixada portuguesa em nome do 
governo português. Quando Auguste le Fort foi à Polônia, os padres de Viena abriram uma linha 
de crédito para esse "monarca necessitado" junto aos jesuítas de Varsóvia. Na China, os padres 
emprestavam dinheiro aos mercadores a juros de 25,5% e até mesmo 100%".(21)

A cobiça  escandalosa  da  Ordem,  sua  moral  frouxa,  suas  intrigas  políticas  incessantes  e 
também  suas  invasões  nos  domínios  das  prerrogativas  do  clero  secular  e  regular  geraram 
inimizades mortais e ódio em todos os lugares. No seio das altas classes, a Ordem ficou com 
péssima reputação e, na França, seus esforços para manterem o povo na piedade formalista e 
supersticiosa abriu espaço para a inevitável emancipação das mentes. A prosperidade maternal 
conseguida pela Companhia, as posições adquiridas na Corte e especialmente o suporte dado 
pela Santa Sé (que eles acreditavam ser eterno) mantiveram, entretanto, os jesuítas tranqüilos e 
seguros, mesmo às vésperas de sua ruína. Já não haviam eles passado por tantas tempestades 
e sofrido aproximadamente 30 expulsões desde o início de sua fundação até a metade do século 
XVIII? Quase sempre acabavam por voltar, cedo ou tarde, a ocupar suas posições perdidas.

Esse novo eclipse ameaçador sobre eles chegou a ser quase absoluto dessa vez, e durou por 
mais de 40 anos. O estranho é que o primeiro assalto contra essa poderosa Companhia veio 
justamente da Católica autoridade espiritual e temporal;  procurando introduzir na Igreja e nos 
Estados,  sob  o  véu  plausível  de  instituto  religioso,  não  uma  Ordem realmente  desejosa  de 



espalhar  a  perfeição  evangélica,  mas  um  corpo  político  trabalhando  incessantemente  para 
usurpar toda a autoridade, por todos os meios indiretos, secretos e intrincados."

Concluindo, a doutrina jesuíta foi descrita como segue: "Perversa; uma destruidora de todos 
os princípios religiosos e honestos; uma afronta à moral cristã; perniciosa à sociedade civil; hostil 
aos direitos da nação, do poder real, e até mesmo da segurança dos soberanos e obediência de 
seus  súditos;  adequada  para  provocar  os  maiores  distúrbios  nos  Estados;  criadora  e 
mantenedora do pior tipo de corrupção nos corações dos homens".

Na França, os bens da Companhia foram confiscados em favor da Coroa e nenhum de seus 
membros  foi  autorizado  a  ficar  no  reino,  a  menos  que  renunciasse  a  seus  votos  e  jurasse 
submeter-se às regras gerais do clero na França.

Em Roma, o prior dos jesuítas, Ricci, obteve do papa Clemente XIII uma bula confirmando os 
privilégios da Ordem e proclamando sua inocência, mas era tarde demais.

Na Espanha, os Bourbons suprimiram todos os estabelecimentos da Companhia, tanto os da 
metrópole quanto os das colônias. Assim deu-se o fim do Estado paraguaio dos jesuítas.

Os governos de Nápoles, Parma e mesmo o Grão-Ducado de Malta também baniram os filhos 
de Loyola de seus territórios.

Os seis mil jesuítas que estavam na Espanha tiveram uma estranha experiência após terem 
sido atirados à prisão: "O rei Carlos III  enviou todos os prisioneiros ao papa, com uma longa 
carta, na qual dizia que 'os colocava sob o controle sábio e imediato de Sua Santidade'. Quando 
os  desafortunados  estavam  para  desembarcar  em  Civita  -Vecchia,  foram  recebidos  com  o 
barulho dos tiros de canhões do próprio prior, o qual já tomava conta dos jesuítas portugueses, 
mesmo sem ter como alimentá-los. Assim, o máximo que obtiveram foi um santuário miserável na 
Córsega".(22)

"Clemente XIII,  eleito  em 6 de julho de 1758,  tinha resistido um bom tempo aos pedidos 
insistentes de várias nações, as quais solicitavam a supressão dos jesuítas. Estava a ponto de 
ceder e já havia marcado um consistório para o dia 3 de fevereiro de 1769, que informaria sobre 
sua resolução de acatar os desejos daqueles países. Na noite anterior àquele dia específico, de 
repente sentiu-se mal, quando estava indo dormir, e gritou: "Estou morrendo!" É realmente muito 
perigoso  atacar  os  jesuítas".(23)  O  conclave  se  reuniu  e  se  manteve-se  por  três  meses. 
Finalmente o cardeal Ganganelli ascendeu à mitra e tomou o nome de Clemente XIV.

As  nações  que  haviam  banido  os  jesuítas  continuaram  a  pedir  pela  supressão  total  da 
Companhia.  O  papado,  entretanto,  não  tinha  pressa  em  abolir  o  principal  instrumento  de 
consecução de sua política, e quatro anos se passaram antes que Clemente XIV, compelido pela 
firme atitude de seus oponentes (que haviam ocupado algumas das funções papais), finalmente 
assinasse a ordem para dissolução.

Dominus ac Redemptor, em 1773, Ricci, o prior da Ordem, chegou até mesmo a ser levado à 
prisão no castelo de Saint-Ange, onde morreu alguns anos depois.

"Os jesuítas somente apareceram para se submeterem a esse veredito que os condenava. 
Escreveram inúmeros panfletos contra  o papa e incitaram a rebelião;  mentiram e caluniaram 
inúmeras vezes a respeito das chamadas atrocidades cometidas."(24) A morte de Clemente XIV, 
14 meses depois, foi até mesmo atribuída a eles por um setor da opinião pública européia. Os 
jesuítas, pelo menos a princípio, não mais existiam. Clemente XIV, no entanto, sabia muito bem 
que,  assinando  a  sentença  de  morte  deles,  estava  também assinando  a  sua  própria:  "Esta 
supressão é finalmente feita", exclamou, "e não me arrependo dela. Eu a faria novamente se já 
não estivesse feita, mas esta supressão me matará".(25)

Ganganelli  tinha  razão.  Logo  em seguida,  cartazes  começaram a  surgir  nas  paredes  do 
palácio, exibindo apenas cinco letras: I.S.S.S.V.



Todos imaginavam o que significavam, mas o papa compreendeu imediatamente e secamente 
declarou: "Significa: In Settembre, Sara Sede Vacante (Em setembro, a Sé estará vaga)".

Aqui  está outro  testemunho: "O papa Ganganelli,  ou Clemente XIV, não sobreviveu muito 
após a supressão dos jesuítas, disse Scipion de Ricci. O laudo da autópsia, enviado à Corte de 
Madrid  pelo  Ministro  da  Espanha em Roma,  provou  que sua  morte  havia  sido  causada por 
envenenamento. Tanto quanto sabemos, nenhum inquérito foi levado a cabo pelos cardeais a 
respeito do assunto, nem mesmo pelo novo pontífice. O responsável por tão odioso ato pôde 
escapar do julgamento do mundo, mas não conseguirá escapar da justiça de Deus"

"Podemos  seguramente  afirmar  que  em 22  de  setembro  de  1774  o  papa  Clemente  XIV 
morreu por envenenamento." Enquanto isso, a imperatriz da Áustria, Maria Teresa, também havia 
banido  os  jesuítas  de  todos  os  seus  domínios.  Apenas  Frederico  da  Prússia  e  Catarina  II, 
imperatriz da Rússia, os aceitaram em seus países como educadores.

Na Prússia, eles só conseguiram ficar por dez anos, até 1786. A Rússia os favoreceu por mais 
tempo, mas lá também, e pela mesma razão, fatalmente despertaram a animosidade do governo. 
'A supressão do cisma e a recuperação da Rússia para o papado os atraíram tal qual moscas ao 
mel. Lançaram um programa de propaganda ativo no exército e na aristocracia e lutaram contra a 
Sociedade Bíblica criada pelo czar. Ganharam várias batalhas e converteram o príncipe Galitzine, 
sobrinho do Ministro da Devoção. Então o czar interveio."

Nem é preciso dizer que as bases do decreto que baniu os jesuítas de São Petersburgo e 
Moscou foram as mesmas de todos os outros países. "Percebemos que eles não cumpriam as 
funções esperadas; ao invés de serem cidadãos pacíficos em um país estrangeiro, e agrediram a 
religião grega, que tem sido desde tempos remotos a religião predominante em nosso império e 
mantido em paz e alegria as nações sob nosso comando.

Abusaram da  confiança  que  obtiveram e  transformaram a  juventude  a  eles  confiada  em 
pessoas inconsistentes e distantes de nossa devoção.  Não nos surpreende que esta Ordem 
religiosa tenha sido expulsa de todos os países e que suas ações não fossem toleradas em lugar 
algum".(29)  Em 1820,  finalmente,  medidas gerais  foram tomadas para expulsá-los de toda a 
Rússia. Por causa de eventos políticos favoráveis à Ordem, eles voltaram ao Leste da Europa 
sendo solenemente reestabelecidos pelo  papa Pio  VII  em 1814.  O significado político  dessa 
decisão é claramente expresso por Daniel Rops, um grande amigo dos jesuítas. Assim escreveu 
ele sobre o ressurgimento dos filhos de Loyola: "É impossível não ver aí um ato óbvio de contra-
revolução".

         Em 1799, as duas Companhias se fundiram, tendo por dirigente o padre Clariviere, o único 
jesuíta  francês  sobrevivente.  Em 1803,  uniram-se  aos  jesuítas  russos.  Alguma coisa  coerente 
estava voltando  à  vida,  porém as  massas,  e  menos  ainda  os  políticos,  não  reconheceram a 
princípio".

A Revolução  Francesa,  e  posteriomente  o  Império,  deram  à  Companhia  de  Jesus  uma 
credibilidade inesperada novamente. Foi uma reação defensiva contra as novas idéias surgindo 
nas antigas monarquias. Napoleão I descreveu a Companhia como "muito perigosa; nunca será 
permitida no Império". Quando, no entanto, a Santa Aliança triunfou, os novos "monarcas" não 
desprezaram a ajuda desses absolutistas, para trazer de volta o povo à obediência irrestrita.

Os  tempos,  porém,  haviam mudado.  Toda  a  habilidade dos  bons  padres  poderia  apenas 
retardar e não impedir a propagação das idéias liberais. Seus esforços foram mais prejudiciais 
que úteis. Na França, a Restauração sentiu-a de forma amarga. Luís XVIII, político descrente e 
esperto,  tentou conter o surgimento dos "ultras" tanto quanto pôde.  Sob Carlos X, bitolado e 
muito devoto, os jesuítas tiveram muito espaço. A lei que os expulsou em 1764 estava ainda em 
vigor. Sem problemas.



Eles reviveram a famosa "Congregação", primeiro tipo de Opus Dei. Essa "irmandade santa", 
composta  de  eclesiásticos  e  leigos,  se  encontrava  em todos  os  lugares,  fingindo  "purgar"  o 
exército,  os  magistrados,  a  função  pública  e  o  ensino.  Manteve  "missões"  por  todo  o  país, 
plantando  cruzes  comemorativas  onde  quer  que  fosse  (muitas  delas  ainda  estão  por  aí)  e 
provocando os adeptos a atacarem os infiéis. A Ordem se fez tão odiada que o muito católico e 
muito legitimista Montlosier exclamou: "Nossos missionários acenderam incêndios por todos os 
lados. Se algo tem que nos ser mandado, que nos mandem a praga de Marselha, antes do que 
estes missionários."

Renascimento da Companhia de Jesus Durante o Século XIX

Quando Clemente XIV foi obrigado a suprimir a Ordem jesuíta, segundo testemunhas, teria 
dito: 'Acabei de cortar minha mão direita". A declaração parece suficientemente plausível. A Santa 
Sé deve ter certamente achado difícil cortar seu mais importante instrumento de dominação no 
mundo.  A  desgraça  da  Ordem,  uma  medida  política  imposta  pelas  circunstâncias,  foi 
gradualmente atenuada pelos sucessores de Clemente XIV: Pio VI e Pio VIL

Se  o  eclipse  oficial  dos  jesuítas  durou  40  anos,  foi  devido  às  convulsões  na  Europa 
resultantes da Revolução Francesa. De qualquer forma, esse eclipse nunca foi total.  'A maior 
parte  dos  jesuítas  havia  ficado  na  Áustria,  França,  Espanha  e  Itália,  misturada  ao  clero. 
Encontravam-se em pequenos ou grandes grupos, e tanto quanto era possível.

Em 1794, Jean de Tournely fundou a Companhia do Sagrado Coração na Bélgica, com um 
corpo docente. Muitos jesuítas foram incorporados aí. Três anos depois, o tirolês Paccanari, que 
pensava ser outro Ignácio, fundou a Companhia dos Irmãos de Fé.

O Segundo Império e a Lei Falloux A Guerra de 1870

No capítulo anterior, mencionamos que larga tolerância foi concedida à Companhia de Jesus 
na França durante Napoleão III,  apesar de ser oficialmente proibida. De qualquer forma, não 
poderia ser diferente, pois o regime devia sua existência, em grande margem, pelo menos, à 
Igreja Romana, cujo suporte nunca falhou enquanto o regime durou. Isso, no entanto, custaria 
muito caro à França.

Os leitores do Progres du Pas-de-Calais,  uma publicação para a qual  o  futuro imperador 
escreveu vários artigos em 1843 e 1844, não poderiam suspeitar nele uma certa brandura em 
relação ao ultramon-tanismo (doutrina que defende a autoridade absoluta do papa), a julgar pelo 
seguinte texto: "O clero pede, sob a cobertura da liberdade de ensino, o direito de instruir nossa 
juventude.

O Estado, por outro lado, também exige o direito de instrução pública por seus interesses 
próprios.  Essa  batalha  é  o  resultado  de  opiniões,  idéias  e  sentimentos  divergentes  entre  o 
Governo e a Igreja. Ambos querem influenciar as novas gerações em direções opostas e para 
seu próprio benefício. Não acreditamos, conforme um famoso orador, que todos os laços entre o 
clero e a autoridade civil devam ser quebrados para acabar com esse desvio. Infelizmente, os 
ministros de religião da França geralmente são contrários aos interesses democráticos; permitir 
que construam escolas sem controle é o mesmo que encorajá-los a ensinar às pessoas o ódio da 
revolução e da liberdade."

Em 1828, Carlos X retirou o direito de ensino à Ordem, mas era tarde demais. A dinastia ruiu 
em 1830. Odiados e cobertos de vergonha, os filhos de Loyola, no entanto, ficaram na França, 
disfarçados, pois a Companhia estava oficialmente abolida.



Luís Filipe e Napoleão III os toleravam. A República os dispersou em 1880 apenas, sob a 
administração de Jules Ferry. O fechamento de seus estabelecimentos foi efetivado apenas em 
1901, sob a lei de separação.

Durante o século XIX, a história da Companhia na América e parte da Europa foi igualmente 
cheia de altos e baixos, tal qual no passado, enquanto lutava contra as novas idéias. "Sempre 
que os liberais ganhavam, os jesuítas eram expulsos. Quando o outro lado triunfava, eles se 
reestabeleciam, para defenderem o trono e o altar. Assim foram banidos de Portugal em 1834; 
Espanha em 1820,1835 e 1868; Suíça em 1848; Alemanha em 1872 e França em 1880 e 1901. 
Na Itália, de 1859 em diante, todos os seus colégios e estabelecimentos foram gradualmente 
tomados, tanto que foram forçados a interromperem todas as suas atividades prescritas em suas 
leis. O mesmo ocorreu na América Latina. A Ordem foi suprimida na Guatemala em 1872; México 
em 1873; Brasil em 1874; Equador e Colômbia em 1875 e Costa Rica em 1884. Os únicos países 
onde os jesuítas viveram em paz foram aqueles em que o protestantismo estava em maioria: 
Inglaterra, Suécia, Dinamarca e Estados Unidos. Pode parecer surpreendente à primeira vista, 
mas isso se explica porque nestes países os padres nunca puderam exercer  uma influência 
política. Sem dúvida, aceitavam o fato mais por necessidade do que por inclinação. Do contrário, 
teriam  aproveitado  todas  as  oportunidades  para  influenciar  a  legislação  e  a  administração, 
diretamente  manobrando  as  classes  dominantes,  ou  indiretamente  provocando  as  massas 
católicas."(32)

Para ser fiel à verdade, essa imunidade dos países protestantes em relação às atividades 
jesuítas estava longe de ser absoluta.  "Nos Estados Unidos, a Companhia desenvolveu uma 
atividade sistemática e frutífera por um longo período, pois não é proibida por leis", escreveu 
Fulop-Miller. "Não estou satisfeito com o renascimento dos jesuítas", escreveu o ex-presidente 
John Adams Union a seu sucessor Thomas Jefferson, em 1816. "Enxames deles se apresentarão 
sob os mais variados disfarces: pintores, escritores, editores, professores, etc. Se alguma vez 
uma associação de pessoas mereceu a condenação eterna nesta terra e no inferno,  é,  sem 
dúvida, a Companhia de Loyola, mas com o nosso sistema de liberdade religiosa, nada podemos 
fazer, além de lhes ceder refúgio". Jefferson respondeu a seu antecessor: "Tal qual você, tenho 
objeções ao reestabelecimento dos jesuítas".(33) Os receios provaram ser corretos, um século 
depois, conforme veremos.

E ainda: "O clero vai parar de ser ultramontano assim que for educado como antigamente, 
mas em uma forma mais  atual,  para se  misturar  às  pessoas,  recebendo sua educação das 
mesmas fontes que o público em geral." Com relação à forma pela qual os padres alemães eram 
treinados,  o  autor  esclarece  seus  pensamentos  da  seguinte  maneira:  'Ao  invés  de  serem 
fechados longe do mundo, desde a infância, e depois instigados em seminários com o ódio contra 
a sociedade na qual vivem, aprenderiam cedo a ser cidadãos antes de serem padres".(34)

Isso  não  encorajou  o  clericalismo  político  ao  futuro  soberano,  então  um  "Carbonari".  A 
ambição de se sentar em um trono, entretanto, logo o fez mais dócil em relação à Roma. Não 
terá esta mesma ajudado em seu primeiro passo rumo ao poder?

"Tendo sido erguido à presidência da República em 10 de dezembro de 1848, Louis Napoleon 
Bonaparte juntou-se a vários ministros; um deles era de Falloux. Quem é este M. de Falloux? 
Uma ferramenta dos jesuítas. Em 4 de janeiro de 1849, ele instituiu uma comissão cuja função 
era "preparar uma grande reforma legislativa da educação primária e secundária". No decorrer 
das discussões,  Cousin tomou a liberdade de observar que possivelmente a Igreja estivesse 
errada ao atrelar seu destino aos jesuítas. Dupanloup defendeu energicamente a Companhia: 
"Uma lei de ensino está sendo preparada e levará emendas sobre os jesuítas.

No passado, o Estado e a Universidade tinham sido protegidos contra as invasões jesuítas. 
Fomos injustos e incorretos; pedimos que o governo aplicasse suas leis contra estes agentes de 
um país estrangeiro e pedimos que nos perdoem. São bons cidadãos que foram caluniados e 



julgados erroneamente. O que poderíamos fazer para lhes mostrar o respeito e a estima que lhes 
são devidos? Coloquemos em suas mãos o ensino das novas gerações". Este é de fato o objetivo 
da lei de 15 de março de 1850, que indica um conselho superior para Instrução Pública, no qual o 
clero domina (primeiro artigo); faz do clero professores de escolas (art. 44); dá às associações 
religiosas  o  direito  de  criarem  escolas  livres,  sem  necessidade  de  se  explicarem  sobre 
congregações não-autorizadas jesuítas (art. 17,2); diz que as cartas de obediência seriam seus 
diplomas (art. 49).

Barthelemy Saint-Hilaire tenta em vão demonstrar que o objetivo dos autores desse projeto é 
dar o monopólio ao clero, e que esta lei seria fatal para a Universidade Victor Hugo. Exclama 
também em vão: "Esta lei é um monopólio nas mãos daqueles que tentam fazer do ensino uma 
sacristia  e  governar  a  partir  do  confessionário."(35)  A Assembléia,  entretanto,  ignora  esses 
protestos. Prefere ouvir M. de Montalembert, o qual diz: "Seremos engolidos se não pararmos 
imediatamente com o atual comércio de racionalismo e demagogia; e ainda, só podemos pará-lo 
com a ajuda da Igreja."

M. de Montalembert acrescenta estas palavras para assegurar a importância desta lei: "Contra 
o exército de professores desmora-lizadores e anárquicos, devemos opor o exército do clero". A 
lei foi aprovada. Nunca antes na França os jesuítas haviam conquistado uma vitória tão absoluta. 
M. de Montalembert admitiu com orgulho: "Estou defendendo a justiça e apoiando tanto quanto 
possível o governo da República, que tanto fez para salvaguardar a Ordem e manter a união do 
povo  francês;  este  governo  rendeu  mais  serviços  à  Igreja  Católica  do  que  todos  os  outros 
governos no poder durante os últimos dois séculos".(36) Tudo isso aconteceu há mais de cem 
anos, mas parece familiar ainda hoje. Vejamos como a "República", presidida pelo príncipe Louis 
Napoleon, estava agindo internacionalmente.

A revolução de 1848 tinha, entre outras repercussões na Europa, provocado a rebelião dos 
romanos contra o papa Pio IX, seu soberano temporal, que havia fugido para Gaete. A República 
Romana havia sido proclamada. Por um paradoxo escandaloso, foi a República da França, em 
acordo firmado com os austríacos e o rei de Nápoles, que pôs de volta no trono o soberano 
indesejado.

"Um regimento francês sitiou Roma, tomou-a em 2 de junho de 1849 e restaurou o poder 
papal; conseguiu manter-se com a ajuda da divisão de ocupação francesa, a qual deixou Roma 
somente após os primeiros desastres da guerra franco-germânica de 1870".(37)

Este começo era promissor. O golpe de 2 de dezembro de 1851 trouxe a proclamação do 
Império.  Louis  Napoleon,  presidente  da  República,  tinha  favorecido  os  jesuítas  de  todas  as 
formas. Agora, imperador, não recusava nada a seus cúmplices e aliados. O clero derramou suas 
bênçãos e "Te Deum" em profusão nos massacres e proscrições de 2 de dezembro. O único 
responsável por essa emboscada abominável foi admirado com sabedoria providencial.

O arcebispo de Paris, monsenhor Sibour, que viu os massacres do boulevard, exclamou: "O 
homem que foi preparado por Deus chegou. O dedo de Deus nunca foi tão visível quanto agora, 
nos eventos que produziram estes grandiosos resultados." O bispo de Saint Flour disse de seu 
púlpito: "Deus indicou Louis Napoleon; Ele já o havia eleito imperador. Sim, meus caros amigos, 
Deus consagrou-o antes de tudo através da bênção de seus dignatários e padres; Ele o aclamou; 
como  não  reconheceríamos  o  eleito  de  Deus?"  O  bispo  de  Nevers  falsamente  saudou:  "O 
instrumento visível  da Providência".  Essas adulações piedosas,  que poderiam ainda ser mais 
multiplicadas,  mereciam  um  prêmio,  o  qual  foi  uma  completa  liberdade  dada  aos  jesuítas 
enquanto o Império durasse.

"A Companhia de Jesus foi literalmente a senhora da França por 18 anos! Enriqueceu-se, 
multiplicou seus estabelecimentos e aumentou sua influência. Sua ação foi sentida em todos os 



eventos importantes de seu tempo, especialmente na expedição ao México e na declaração de 
guerra de 187O."(38)

"O Império significa paz", declarou o novo soberano. Mal tinha ele completado dois anos no 
trono, entretanto, e a primeira de todas as guerras que se sucederiam pelo reino começou.

A História pode não perceber os motivos dessas guerras, achando que não eram interligadas, 
como se não pudesse ver o que as unia: a defesa dos interesses da Igreja Romana. A guerra da 
Criméia, a primeira dessas loucas iniciativas, que enfraqueceu o país e não era interessante para 
a França, é um exemplo típico. Não foi ninguém anticlerical, mas sim o abade Brugerette, quem 
escreveu: "Deve-se ler os discursos do famoso Theatine (padre Ventura) feitos na capela de Les 
Tiiileries durante Lent, em 1857. Ele apresentou a restauração do império como uma obra de 
Deus e louvou Napoleão III por ter defendido a religião na Criméia e ter feito brilhar os grandes 
dias  das  Cruzadas  pela  segunda  vez  no  Leste.  A  guerra  da  Criméia  foi  vista  como  um 
complemento à expedição romana e elogiada por todo o clero, cheio de admiração pelo fervor 
religioso  das  tropas  sitiando Sebastopol.  SaintBeuve narrou  com emoção como Napoleão III 
havia mandado uma imagem da Virgem à frente francesa" .(39)

Que  expedição  era  essa  que  despertou  o  entusiasmo  do  clero?  Paul  Leon,  membro  do 
Instituto, explica: "Uma disputa entre os monges reaviva a questão do Leste: surgiu a partir de 
rivalidades entre as Igrejas Latina e Ortodoxa, com relação à proteção dos locais sagrados (na 
Palestina). Quem iria guardar as igrejas de Belém, ficar com as chaves, dirigir os trabalhos? Mas, 
por  detrás  dos  monges  latinos,  está  o  Partido  Católico  Francês,  abastecido  de  privilégios 
ancestrais  e  apoiante  do  novo  regime.  Atrás  dos  crescentes  pedidos  dos  ortodoxos,  que 
cresceram numericamente, está a influência russa".(40)

O czar invocou a proteção da Igreja Ortodoxa, a qual tinha para assegurar e efetivar. Pediu 
também que  sua  esquadra  pudesse  usar  a  passagem de  Dardanelos.  A Inglaterra,  que  era 
apoiada pela França, recusou-se e a guerra começou.

"A França e a Inglaterra podem chegar ao czar apenas através do Mar Negro e da aliança 
turca. A partir deste momento, a guerra da Rússia torna-se a guerra da Criméia e fica totalmente 
centrada  em  Sebastopol,  um  caro  empreendimento  sem  resultado.  Batalhas  sangrentas, 
epidemias mortais e sofrimentos desumanos custaram à França cem mil mortos".(41) Devemos 
explicar que estes cem mil mortos eram "soldados de Cristo" e gloriosos "mártires da fé",  de 
acordo com monsenhor Sibour, arcebispo de Paris, que então declarou: "A guerra da Criméia, 
entre a França e a Rússia, não é uma guerra política, mas uma guerra santa; não é um país 
lutando contra outro, povos lutando contra povos, mas simplesmente uma guerra religiosa, uma 
Cruzada".(42)

A admissão não é ambígua. Não ouvimos a mesma coisa, não muito tempo atrás, durante a 
ocupação nazista, exposta em termos idênticos aos dos prelados de Sua Santidade Pio XII, por 
Pierre Lavai, presidente do Conselho de Vichy?

Em 1863, foi a expedição ao México. O que foi isso exatamente? Transformar uma república 
leiga em um império e oferecê-lo a Maximiliano, arquiduque da Áustria que, por sinal, é o pilar 
básico do papado. O objetivo foi também erigir uma barreira contra a influência protestante dos 
Estados Unidos sobre os países da América do Sul, fortalezas da Igreja Romana.

Albert  Bayet  escreveu sagazmente:  "O objetivo da guerra é o de estabelecer  um império 
católico no México e reduzir os direitos das pessoas de autodeterminação; tal qual durante a 
campanha da Síria e as duas campanhas na China, tende a servir em especial aos interesses 
católicos".(43)

Sabemos  de  que  maneira,  em  1867,  após  as  forças  francesas  terem  reembarcado, 
Maximiliano, o infeliz campeão da Santa Sé, foi feito prisioneiro quando Queretaro capitulou e foi 
morto, dando espaço para que a república fosse instaurada com Juarez, o presidente vitorioso.



Estava, no entanto, chegando o tempo da França começar a pagar, novamente e com mais 
rigor, o suporte político dado pelo Vaticano ao trono imperial. Enquanto o exército francês estava 
derramando  seu  sangue  nos  quatro  cantos  do  mundo,  tornando-se  mais  fraco  ao  defender 
interesses que não eram os seus, a Prússia, sob o braço duro do futuro "chanceler-de-ferro", 
estava ocupada em expandir seu poder militar para que os Estados germânicos fossem um só 
bloco.

A Áustria foi sua primeira vítima. Em acordo com a Prússia, que estava para tomar a duquesa 
dinamarquesa de Schleswig e Holstein, a Áustria foi enganada por seu cúmplice. A guerra que se 
seguiu foi logo vencida pela Prússia em Sadowa no dia 3 de julho de 1866. Foi um terrível golpe 
para  a  antiga  monarquia  dos  Habsburgos,  já  decadente.  O  golpe  também  foi  forte  para  o 
Vaticano, pois a Áustria sempre fora sua fortaleza mais segura nas terras germânicas. A partir de 
então, a Prússia, protestante, exerceu sua hegemonia sobre eles.

A Igreja Romana procurava encontrar uma "arma secular" capaz de acabar por completo com 
a expansão do poder "herege". Quem poderia assumir este papel na Europa, além do imperador 
francês Napoleão III, "o homem enviado pela Providência", para vingar a Sadowa?

O exército francês não estava pronto. 'A artilharia está ultrapassada. Nossos canhões ainda 
são carregados pela boca", escreveu Rothan, ministro francês em Frankfurt, prevendo o desastre 
futuro. 'A Prússia conhece sua superioridade e nossa falta de preparo", acrescentou, com muitas 
outras observações.

Os instigadores da guerra nem se preocuparam. A candidatura do príncipe de Hohenzollern 
para o trono vago de Espanha foi a desculpa para o conflito. Além disso, Bismark também quis 
assim. Quando falsificou o despacho de Ems, os advogados da guerra tinham o jogo nas mãos e 
despertaram a opinião pública.

A própria  França  declarou  a guerra,  a  de  1870,  "que a  História  provou ser  trabalho  dos 
jesuítas",  conforme Gaston Bally escreveu. A composição do governo que levou a França ao 
desastre é descrita pelo eminente historiador católico Adrien Dansette: "Napoleão III começou por 
sacrificar Victor Duruy; depois resolveu indicar para seu governo os homens do Partido do Povo 
(janeiro  de  1870).  Os  novos  ministros  eram  praticamente  todos  sinceros  católicos,  ou 
eclesiásticos crentes no conservadorismo social".(44)

É fácil entender, agora, o que era inexplicável: a pressa deste governo em extrair um "casus 
belli" deste despacho falsificado, até mesmo antes da confirmação. 'As conseqüências foram: o 
colapso do Império e o contragolpe em direção ao trono papal. O edifício imperial e o edifício 
papal, coroados pelos jesuítas, caíram na mesma lama, ao invés da Imaculada Conceição e da 
infalibilidade papal; infelizmente, porém, tudo estava sobre as cinzas da França. "(45)

Os Jesuítas em Roma O Sílabo

Podemos ler em um livro do abade Brugerette a seguinte passagem, no capítulo intitulado "O 
Clero sob o Segundo Império": "Devoções particulares, novas ou velhas, eram honradas mais e 
mais em um tempo no qual o romantismo ainda exaltava os sentidos, em detrimento da austera 
razão. A adoração de santos e suas relíquias, restringidas por tanto tempo pelo frio sopro do 
racionalismo, haviam retomado um novo vigor. A adoração da Santa Virgem, graças às aparições 
de La Salette  e  Lourdes,  adquiriram uma popularidade extraordinária.  Peregrinações a estes 
lugares  privilegiavam  a  multiplicação  de  milagres.  O  episcopado  francês  favoreceu  novas 
devoções. Recebeu calorosamente, em 1854, a encíclica de Pio IX proclamando o dogma da 
Imaculada Conceição. Foi também o episcopado, trazido a Paris em 1856 para o batismo do 
príncipe imperial, quem pediu a Pio IX que a festa do Sagrado Coração fosse feita com uma 
celebração solene da Igreja Universal".(46)



Estas  poucas  linhas  mostram  a  influência  preponderante  exercida  pelos  jesuítas  sob  o 
Segundo Império,  na França tanto quanto na Santa Sé.  Conforme vimos anteriormente,  eles 
eram e ainda são os grandes propagadores dessas "devoções particulares, novas ou velhas".

Essa piedade "perceptível" e quase sensual fez as massas excessivamente escrupulosas em 
assuntos religiosos, especialmente as mulheres. Pode-se dizer que elas eram realistas. Durante 
a época de Napoleão III, o povo, de forma geral, os ignorantes e os cultos começaram a tomar 
um profundo interesse por questões teológicas.

Intelectualmente,  o  catolicismo  havia  terminado  sua  carreira.  É,  portanto,  mais  por 
necessidade que por causa de sua formação, que os filhos de Loyola se esforçaram, durante o 
século XIX, e ainda hoje, para despertar a religiosidade supersticiosa, especialmente entre as 
mulheres, que reúnem grandes rebanhos; isto para contrabalançar o "racionalismo".

Para  a  educação  secundária  de  moças,  a  Ordem  promovia  a  fundação  de  diversas 
congregações de mulheres. A mais famosa e ativa era a "Congregação das Senhoras do Sagrado 
Coração", em 1830, composta por 105 casas, com 4.700 professores, com grande influência nas 
altas classes.(47)

No que tange à adoração de Maria, sempre tão louvada pelos jesuítas, foi fortemente ajudada, 
no Segundo Império, pelas "oportunas" supostas aparições da Virgem para jovens pastores em 
Lourdes.

Isso aconteceu dois anos depois de Pio IX ter promulgado o dogma da Imaculada Conceição 
(1854), pela influência dos jesuítas. Os principais atos deste pontificado foram todos vitórias dos 
jesuítas, cuja influência toda-poderosa sobre a Cúria Romana se afirmava mais e mais. Em 1864, 
Pio  IX  publicou  a  encíclica  Quanta  Cura,  acompanhada  do  Sílabo,  que  anatematizava 
(excomungava) os melhores princípios políticos das sociedades contemporâneas. 'Anátema de 
tudo o que é valioso para a França moderna! A França moderna quer a independência do Estado; 
o Sílabo ensina que o poder eclesiástico deve exercer sua autoridade sem o consentimento e 
permissão da sociedade civil. A França moderna quer a liberdade de consciência e a liberdade de 
culto.  O Sílabo ensina  que a  Igreja  Romana tem o  direito  de  usar  da  força  e  reinstaurar  a 
Inquisição. A França moderna assegura a existência de vários tipos de culto; o Sílabo declara que 
a religião católica deve ser considerada como a única religião de Estado, e todas as outras são 
excluídas.  A França moderna proclama que as pessoas são soberanas;  o  Sílabo condena o 
sufrágio universal. A França moderna professa que todos os franceses são iguais perante a lei; o 
Sílabo afirma que os eclesiásticos são isentos de tribunais civis e criminais."

"Estas são as doutrinas ensinadas pelos jesuítas em seus colégios. Elas estão na frente do 
exército da contra-revolução. Sua missão consiste em educar a juventude sob seus cuidados 
com  ódio  contra  os  princípios  sobre  os  quais  a  sociedade  francesa  se  assenta,  princípios 
definidos por antigas gerações a um preço muito alto. Através de seus ensinamentos, tentam 
dividir a França em duas e colocam em dúvida tudo o que tem sido feito desde 1789. Queremos 
harmonia, eles querem luta; queremos paz, querem a guerra; queremos a França livre, eles a 
querem  escravizada;  querem  uma  sociedade  combatente  recebendo  ordens  de  fora;  e  nos 
combatem, nos deixam defender sozinhos; eles nos ameaçam: vamos desarmá-los."(48)

A eterna pretensão da Santa Sé de dominar a sociedade civil era então reafirmada, conforme 
Renan já havia dito em 1848, em um artigo intitulado "Liberalismo do Clero": "Demonstrou-se que 
a  soberania  do  povo,  a  liberdade  de  consciência  e  todas  as  liberdades  modernas  foram 
condenadas pela Igreja.  Demonstrou-se que a Inquisição é a conseqüência lógica de todo o 
sistema ortodoxo, como o sumário do espírito da Igreja". E acrescenta: "Quando for capaz, a 
Igreja trará de volta a Inquisição; se não o fizer, é porque não pode fazê-lo".(49)

O poder dos jesuítas sobre o Vaticano cresceu e se tornou mais e mais forte alguns anos 
após  o  Sílabo,  quando  o  dogma da  infalibilidade  papal  foi  promulgado.  O abade  Brugerette 



escreveu  que  este  dogma  era  para  "atirar  sobre  os  trágicos  anos  de  1870-1871,  os  quais 
deixaram a França de luto, o brilho de uma grande esperança cristã."

O mesmo autor diz ainda: "Pode-se dizer que, durante a primeira metade do ano de 1870, a 
Igreja da França não estava mais na França: estava em Roma, apaixonadamente ocupada com o 
Concilio Geral que Pio IX tinha acabado de convocar no Vaticano". De acordo com o monsenhor 
Pie,  esse  clero  francês  tinha  "atirado  fora  absolutamente  todas  as  suas  vestes,  máximas  e 
liberdades francesas ou gálicas".

O  bispo  de  Poitiers  acrescentou  que  isso  havia  sido  feito  como  sendo  um  sacrifício  ao 
princípio  de  autoridade,  doutrina  e  direito  comum.  Tudo  foi  colocado  aos  pés  do  soberano 
pontífice, o qual foi entronizado ao som de um trompete, dizendo: "O papa é nosso rei; não só 
seu desejo é nosso comando, mas suas vontades também são nossas regras".(49)

A entrega de todo o clero "nacional" nas mãos da Cúria Romana é suficientemente clara. Os 
católicos franceses ficaram submissos à vontade do déspota estrangeiro que, sob a máscara do 
dogma ou da moral,  imporia sobre eles  suas direções políticas,  sem nenhuma oposição.  Os 
católicos liberais protestaram em vão contra a exorbitante pretensão da Santa Sé de ditar suas 
leis supostamente em nome do Espírito Santo.

O abade Brugerette denunciou que seu dirigente, M. de Montalembert, publicou na Gazette de 
France um artigo no qual protestava veementemente contra aqueles que "sacrificam a justiça e a 
verdade, a razão e a História ao ídolo que levantaram no Vaticano".(50)

Vários bispos notórios, dentre eles os padres Hyacinthe, Loyson e Gratry seguiram a mesma 
linha;  este último,  ainda com muito  espírito,  publicou sucessivamente suas quatro  Cartas  ao 
Monsenhor Deschamps. Nelas, não só discute eventos históricos, como a condenação do papa 
Honório que, segundo consta, se opôs à proclamação da infalibilidade papal. De forma inteligente 
e amarga, denunciou o desdém das autoridades católicas pela verdade e integridade científica. 
Um deles, um candidato eclesiástico a Doutoramento em Teologia, chegou até a ousar justificar 
falsas decretais diante da Faculdade de Paris,  declarando que "não era uma fraude odiosa". 
Gratry acrescentou: 'Até hoje se diz que a condenação de Galileu foi oportuna".

"Vocês, homens de pouca fé, com corações miseráveis e almas sórdidas! Seus truques são 
escandalosos. No dia que a grande ciência da natureza for levantada acima do mundo, vocês a 
condenarão. Não se surpreendam se os homens, antes de perdoarem seus atos, esperarem de 
vocês confissão, penitência, profunda contrição e correção de suas almas".(51)

Nem é preciso  dizer  que  os  jesuítas,  agentes  inspirados  de  Pio  IX  e  todo-poderosos  do 
Concilio,  estavam ansiosos a respeito  da confissão,  penitência,  contrição e correção,  em um 
tempo onde estavam quase a conseguir o objetivo ao qual se haviam determinado no Concilio de 
Trento, no meio do século XVI. Naquele tempo, Lainez já apoiava a idéia da infalibilidade papal.

Só  faltava,  portanto,  consagrar  como  dogma  uma  pretensão  quase  tão  velha  quanto  o 
papado.  Nenhum outro  Concilio  até  então  havia  desejado  ratificá-lo,  mas  a  ocasião  parecia 
propícia.  Além disso,  o trabalho paciente dos jesuítas havia preparado o clero nacional  para 
entregar suas últimas liberdades. O colapso iminente do poder temporal dos papas (que acabou 
acontecendo antes da votação do Concilio) pedia um reforço da autoridade espiritual, de acordo 
com os ultramontanos. O argumento prevaleceu e o "dictatus papae" de Gregório VII, princípios 
de teocracia medieval, triunfaram bem no meio do século XIX.

O que o novo dogma realmente consagrou, entretanto, foi a onipotência da Companhia de 
Jesus na Igreja Romana. Com a cobertura dos jesuítas (estabelecidos no Vaticano desde que os 
poderes  seculares  os  tinham  rejeitado  de  todos  os  países  livres,  como  se  fossem  uma 
associação  de  malfeitores),  o  papado  passou  a  aspirar  a  novas  ambições.  Esses  homens 
malignos,  que  haviam transformado  o  Evangelho  em um espetáculo  de  lágrimas  e  sangue, 
mantendo-se  na  posição  dos  piores  inimigos  da  democracia  e  liberdade  de  pensamento, 



dominavam a Cúria Romana. Todos os seus esforços se concentravam em manter, na Igreja, 
suas doutrinas vergonhosas e preponderância perniciosa".

"Dedicados  à  causa  da  centralização  extrema,  apóstolos  irredutíveis  da  teocracia,  são 
senhores assumidos do catolicismo contemporâneo a estampar seu selo na ideologia católica, 
em sua piedade oficial e em sua política vigarista. Verdadeiros janízaros do Vaticano, inspiram 
tudo,  mandam  em  tudo,  penetram  em  todos  os  lugares,  colocam  a  "informação"  como  um 
sistema de governo; fiéis ao casuísmo, cuja profunda imoralidade tem sido revelada pela História 
e  tem inspirado páginas imortais  de zombaria  sublime a Pascal.  Através do Sílabo de 1864, 
escrito  por  eles  próprios,  Pio  IX  declarou  guerra  contra  todo  pensamento  livre  e  sancionou, 
alguns  anos  depois,  o  dogma da infalibilidade,  que  é  um anacronismo histórico  real  e  sem, 
absolutamente, valor algum perante a ciência moderna". (52)

Para  aqueles  que,  contra  toda  a  probabilidade,  persistirem  em  ver  as  linhas  acima 
mencionadas como um exagero rancoroso ou depreciação vingativa, nada mais podemos fazer 
do que apresentar a confirmação dos fatos por si, pela escrita muito ortodoxa de Daniel-Rops. 
Essa confirmação tem ainda mais valor pelo fato de ter sido publicada em 1959 sob o título de O 
Reestabelecimento da Companhia de Jesus, na própria publicação jesuíta Etudes. É, portanto, 
um  discurso  de  verdadeira  defesa  que  lemos:  "Por  muitas  razões,  esta  reorganização  da 
Companhia de Jesus teve uma considerável importância histórica. A Santa Sé redescobriu esta 
formação fiel, intimamente devotada à sua causa, e que viria a ser necessária posteriormente. 
Muitos padres vieram a exercer, durante aquele século e até hoje, uma discreta mas profunda 
influência em certas disposições tomadas pelo Vaticano. Um certo tipo de provérbio era ouvido 
em  Roma:  "Quem  segura  a  pena  do  papa  são  os  jesuítas".  Sua  influência  foi  óbvia  no 
desenvolvimento  do  culto  ao  Sagrado  Coração,  assim  como  na  proclamação  do  dogma  da 
Imaculada Conceição, na edição do Sílabo e na definição da infalibilidade. A "Civilta Cattolica", 
fundada pelo neapolitano jesuíta Cario Curei, supostamente refletiu o pensamento".(53)

Esta confissão é clara o bastante. Lembramos ao espírito passado deste pio acadêmico que, 
logicamente, e julgando por todo o contexto prévio, era muito mais o pensamento do papa que 
refletia as opiniões da "Civilta Cattolica". Nem é preciso dizer que os jesuítas, todo-poderosos em 
Roma, tanto pelo seu espírito quanto pela sua organização, estavam engajando o papado na 
política internacional cada vez mais, conforme Louis Roguelin escreveu:

"Como perdera seu poder temporal, a Igreja de Roma se aproveitou de toda a oportunidade 
para reconquistar o terreno forçosamente perdido, através de um recrudescimento de atividades 
diplomáticas.  Já  que  seu  esquema  astutamente  oculto  é  de  dividir  para  reinar,  tentou  se 
aproveitar de todo e qualquer conflito para seu próprio benefício. De acordo com os planos dos 
súditos de Loyola, o dogma da infalibilidade papal favorecia em muito a ação da Santa Sé, cuja 
importância pode ser medida pelo fato da maioria das nações terem representantes diplomáticos 
indicados.  Sob a cobertura  do dogma e da moral,  os súditos  que a princípio  eram contra  a 
palavra infalível, hoje aceitam as disposições do papa em sua autoridade sem limite sobre as 
consciências dos fiéis. Assim, durante o século XX, podemos ver o Vaticano engajado ativamente 
nas  políticas  internas  e  externas  dos  países,  e  até  mesmo  governando  através  de  partidos 
católicos. Vemos ainda o seu suporte "providencial" a homens como Mussolini e Hitler que, por 
causa de sua ajuda, desencadearam os piores tipos de catástrofes. O "vigário de Cristo" admitiu 
profusamente os serviços desta famosa Companhia, que tão bem trabalhava a seu favor. Estes 
"filhos de satã", conforme alguns bravos eclesiásticos os qualificavam, estão agora desbotados; 
podem, por outro lado, gabarem-se de seu testemunho augusto da satisfação absoluta que lhes 
foi dada pelo falecido papa Pio XII, cujo confessor, como sabemos, era um jesuíta alemão. Neste 
texto, publicado por La Croix em 9 de agosto de 1955, podemos ler: "A Igreja não necessita de 
outros auxiliares que não do tipo desta Companhia. Que os filhos de Loyola se esforcem a seguir 
as marcas de seus predecessores".



Hoje, tanto quanto ontem, estão apenas fazendo isso, para a grande destruição das nações.

Os Jesuítas na frança de 1870 a 1885

O colapso  do  Império  deveria,  ter  trazido  uma reação  contra  o  espírito  ultramontano  na 
França. Não foi, no entanto, o que aconteceu. Adolphe Michel mostra: "Quando o trono caiu na 
lama de Sedan em 2 de dezembro, a França foi definitivamente derrotada, quando a Assembléia 
de 1871 se encontrou em Bordeaux; enquanto esperavam a vinda a Versalhes, o partido clerical 
foi ainda mais audacioso. Em todos os desastres que ocorriam em sua própria casa (o Vaticano), 
ainda falavam como senhores.

Quem não se lembra das manifestações presunçosas e das ameaças insolentes dos jesuítas 
durante esses anos derradeiros? Ou de certo padre Marquigny, o qual anunciava o queimar em 
praça pública dos princípios de 89; ou M. de Belcastel, em seu próprio nome, dedicando a França 
ao Sagrado Coração? Os jesuítas ergueram uma igreja no monte de Montmartre, em Paris, e 
assim desafiavam a Revolução: Os bispos incitavam a França a declarar guerra contra a Itália, a 
fim de reestabelecerem o poder temporal do papa".

Gaston  Bally  explica  muito  bem as  razões  para  essa  situação  aparentemente  paradoxal: 
"Durante  o  cataclisma,  os  jesuítas,  como  sempre,  rapidamente  voltaram  aos  seus  buracos, 
deixando a República por sua própria conta na confusão que fora criada. Quando, entretanto, a 
maior  parte  do trabalho de salvamento havia sido terminado,  quando nosso território  nos foi 
recuperado da invasão prussiana, a invasão negra recomeçou e eles tiraram proveito. A terra 
estava  começando  a  emergir  de  um  tipo  de  pesadelo,  um  sonho  horrível,  e  este  era 
simplesmente o melhor momento deles se apoderarem das massas apavoradas".

Não seria, por acaso, exatamente assim depois de cada guerra? É incontestável que a Igreja 
Romana sempre se beneficiou dos grandes desastres públicos. A morte, a miséria e o sofrimento 
de qualquer espécie incitam as massas a procurarem consolo ilusório em práticas complacentes. 
Dessa  forma,  o  poder  daqueles  que  deixam tais  desastres  surgirem fica  fortalecido  (ou  até 
mesmo maior) pelas próprias vítimas. As duas guerras mundiais, na verdade, tiveram as mesmas 
conseqüências da guerra de 1870. Assim é que a França foi conquistada.

Por outro lado, foi uma vitória brilhante da Companhia de Jesus quando, em 1873, uma lei foi 
aprovada, permitindo a construção da basílica do Sagrado Coração em Montmartre. Essa igreja, 
chamada de "desejo nacional" (por uma cruel ironia do destino), materializaria em pedra o triunfo 
do jesuitismo, no local onde havia começado a sua existência. À primeira vista, essa invocação 
do Sagrado Coração de Jesus, exaltado pelos jesuítas, pode parecer quase inocente, apesar de 
basicamente idolatra.

"Para compreender a extensão do perigo", escreveu Gaston Bally, "devemos olhar por trás da 
fachada,  testemunhar  a manipulação de almas e ver  o  objetivo de suas várias associações: 
Irmandade  da  Adoração  Perpétua;  Irmandade  da  Guarda  de  Honra;  Apostolado  da  Oração; 
Comunhão  Reparativa,  e  outras.  Irmandades,  associações,  apóstolos,  missionários,  devotos, 
fanáticos, guardas de honra, os restauradores, os mediadores e outros agregados do Sagrado 
Coração  parecem  querer  exclusivamente,  como  Mille.  Alacoque  os  convidou  a  unirem  sua 
homenagem aos nove coros dos anjos. Na realidade, tudo isso não tem nada de inocente. As 
irmandades afirmam seus objetivos muitas vezes. "Elas não podem me acusar de caluniá-las, 
pois citarei algumas passagens de suas mais claras declarações e confissões".

'A opinião pública ficou chocada com as observações do padre Olivier quando o incidente 
ocorrido no Bazar de Caridade, o qual provocou inúmeras vítimas, foi encoberto. O monge viu na 
catástrofe apenas mais uma prova da clemência divina. Deus estaria triste com os pecados do 
povo e estaria convidando, gentilmente, a uma correção. Isso parecia monstruoso. A construção 



da  Basílica  de  Montmartre  foi  o  resultado  do  mesmo  tipo  de  pensamento,  mas  isso  foi 
esquecido".

Qual  era  então  o terrível  pecado  do qual  a  França  precisava  se  redimir?  O autor  acima 
mencionado responde: 'A Revolução!"  Este foi  o "terrível  crime" que os franceses tiveram de 
"expiar"! 'A Basílica do Sagrado Coração simboliza o arrependimento da França (Sacratissimo 
cordi Jesu Gallioe poenitens et devoter) e expressa também nossa firme intenção de corrigirmos 
nossas faltas. É um monumento de expiação e correção ".

"Salve Roma e a França em nome do Sagrado Coração", tornou-se o slogan da ordem moral. 
'Assim nos tornamos capazes de termos esperanças contra todas as esperanças", escreveu o 
abade Brugerette,  "e  esperarmos do "céu pacífico"  em algum momento  o  grande evento da 
restauração da Ordem e da salvação da pátria".

Parece, no entanto, que os "céus", com raiva da França e dos direitos humanos, não era 
suficientemente "pacífico" quando da construção da famosa basílica. A restauração da monarquia 
se  aproximava  lentamente.  O  mesmo  autor  explica  isso  da  seguinte  maneira:  'Apesar  das 
grandiosas manifestações da fé católica durante os anos seguintes à guerra de 1870 poderem 
parecer impressionantes, seria uma falta de raciocínio lógico querer julgar a sociedade francesa 
da  época  apenas  em  termos  da  piedade  exterior.  Também  nos  estaria  faltando  o  espírito 
psicológico e isenção dos fatos.  Devemos nos perguntar então se o sentimento religioso era 
verdadeiramente uma resposta direta de toda a sociedade, nas expressões de fé reveladas pelas 
peregrinações impostas e organizadas pelos bispos e pelo ardor das missas nas igrejas. Sem 
querer atenuar de alguma forma a importância do movimento religioso na França, surgido pela 
ocasião  das  duas  guerras  de  1870  e  1914,  que  também despertaram grandes  esperanças, 
devemos admitir, no entanto, que este renascimento da fé não tinha nem a profundidade nem a 
extensão que uma verdadeira renovação religiosa deve ter. Mesmo nessas ocasiões, a Igreja da 
França era formada (infelizmente) por milhares de descrentes e adversários, além de uma grande 
quantidade de pessoas que só eram católicas pelo nome,  e não pela convicção.  As práticas 
religiosas  eram realizadas  não  por  convicção,  mas  por  hábito.  Logo  depois  das  eleições,  a 
França parecia arrepender-se do sentimento desesperado que a havia feito mandar uma maioria 
católica para a Assembléia Nacional.

Cinco  meses  depois,  reverteu  sua  posição  nas  eleições  comple-mentares  de  2  de  julho! 
Nesse dia, o país escolheria 113 deputados. Foi uma derrota completa para os católicos e a 
vitória para os republicanos, que obtiveram entre 80 e 90 deputados eleitos. Todas as eleições 
seguintes  a  essa  consulta  de  sufrágio  universal  tiveram  o  mesmo  caráter  republicano  e  de 
composição  anticlerical.  Seria  infantil  supor  que não fossem a expressão dos  sentimentos  e 
vontades da sociedade".

O abade Brugerette,  falando sobre as grandes peregrinações organizadas naquela época 
para o "reerguimento da nação", admite que estas eram as causas de "alguns erros e excessos" 
que levantavam as suspeitas dos "adversários da Igreja".  'As peregrinações serão, para eles, 
empreendimentos organizados pelo clero para a restauração da monarquia na França e o poder 
papal em Roma. A atitude tomada pelo clero nestes dois sentidos parece justificar essa acusação 
por parte da imprensa irreligiosa e dará, dessa forma, como poderemos observar adiante, um 
potente  ímpeto  ao  anticlericalismo.  Sem  se  livrar  de  seus  hábitos  religiosos  reavivados  tão 
intensamente  durante  os  anos  do  pós-guerra,  a  sociedade  francesa  se  rebelará  contra  este 
"governo de padres", conforme Gambetta costuma estigmatizá-lo. No fundo, o povo francês tinha 
mantido  um  instinto  invencível  de  resistência  contra  tudo  o  que  vagamente  lembrasse  a 
dominação política da Igreja.

Como um todo, essa nação amava a religião, mas o espectro da "teocracia", reavivado pela 
imprensa oposicionista,  assustava.  A filha  mais  velha  da  Igreja  não queria  se  esquecer  que 
também era a mãe da Revolução".



Mesmo assim,  o  clero  (encabeçado  pelos  jesuítas)  fazia  esforços  para  persuadir  o  povo 
francês a negar o espírito republicano! "Desde que a lei Falloux foi posta em vigor, os jesuítas se 
expandiram livremente  com seus  colégios,  onde  educavam  as  crianças  das  classes  médias 
dominantes. É óbvio que não lhes ensinavam um grande amor pela República... À semelhança 
dos assuncionistas, criados em 1845 pelo intransigente padre d'Alzon, eles queriam devolver ao 
povo  a  fé  que  haviam  perdido".  Brotavam,  no  entanto,  outras  congregações  de  ensino, 
florescentes  e  invejosas:  oratorianos,  eudistas,  dominicanos  da  Terceira  Ordem,  marianitas, 
maristas (que Jules Simon chamava de "o segundo volume" dos jesuítas, envoltos em peles de 
animais) e os famosos "Irmãos das Escolas Cristãs", mais conhecidos pelo nome de ignorantinos, 
que ensinavam a "doutrina boa" aos descendentes da classe média e a um milhão e meio de 
crianças do povo.

Não é de surpreender que essa situação tenha colocado o regime republicano na defensiva. 
Uma lei, proposta em 1879 por Jules Ferry, queria remover o clero do Conselho de Instrução 
Pública, no qual havia sido introduzido por leis de 1850 e 1873, e assim devolver ao Estado o 
direito exclusivo de credenciar os vários níveis de professores.

O abade Brugerette, autor dessa passagem, descreve a resistência levantada pelos católicos 
contra o que ele viria a chamar "um ataque traiçoeiro", mas ainda acrescenta: "O clero ainda 
ignora o imenso progresso do laicismo; não entendeu ainda que, por causa da sua oposição aos 
princípios  de  89,  ele  perdeu  sua  profunda  influência  sobre  a  direção  do  espírito  público  na 
França".

O artigo 7 foi rejeitado pelo Senado, mas Jules Ferry invocou as leis existentes a respeito das 
congregações.  "Em  conseqüência,  a  29  de  março  de  1880,  o  Journal  Offidel  publicou  dois 
decretos obrigando os jesuítas a se dispersarem, e todas as congregações não autorizadas de 
homens e mulheres a obterem o reconhecimento e a aprovação de seu regimento e estatuto legal 
dentro de três meses".

Sem qualquer atraso, um movimento de oposição foi  organizado: 'A Igreja, profundamente 
ferida, desperta", de acordo com M. Debidour. 'Após 11 de março, Leão XIII determina: Agora é a 
vez de todos os bispos defenderem energicamente as ordens religiosas".

Os filhos de Loyola, no entanto, foram expulsos. Vejamos o que o abade Brugerette tem a 
dizer sobre esse assunto:  "Apesar de tudo, os jesuítas, experts em entrar através de janelas 
quando são jogados pela porta afora, já tinham conseguido (e com sucesso) colocar os seus 
colégios  nas  mãos  de  leigos  ou  eclesiásticos  seculares.  Apesar  de  não  residirem  nesses 
colégios, podiam ser vistos chegando em certos momentos do dia, para exercerem suas funções 
de direção e supervisão".

O truque, no entanto, foi descoberto e os colégios jesuítas finalmente fechados. No total, os 
decretos de 1879 foram executados sobre 32 congregações que se recusaram a se submeter às 
disposições legais. Em muitos locais, a expulsão foi levada a cabo pelo pelotão militar "Manu 
Militari", contra a oposição dos fiéis, os quais eram instigados pelos jesuítas. Estes não só se 
recusaram a solicitarem a autorização legal, mas também a assinarem uma declaração negando 
toda a idéia de oposição ao regime republicano. Isto teria sido suficiente ao M. de Freycinet, 
então presidente do Conselho e favorável a eles, para que ainda os pudesse "tolerar".

Quando  as  Ordens  finalmente  decidiram  assinar  essa  declaração  formal  de  lealdade,  a 
manobra foi  anulada e M. de Freycinet  teve de se afastar,  pois havia tentado negociar  esse 
acordo contra a vontade do Parlamento e de seus colegas de gabinete.  O abade Brugerette 
comentou sobre a declaração que as ordens religiosas tinham de assinar, considerando o fato 
repugnante: "Esta declaração de respeito pelas instituições que a França criou para si própria 
livremente  pode parecer  isenta  e inofensiva  hoje,  quando comparada com o voto solene de 
lealdade pedido aos bispos alemães pelo Tratado de 20 de julho de 1933 entre a Santa Sé e o 



Reich: Artigo 16 - Antes de assumir suas dioceses, os bispos farão um voto de lealdade diante do 
presidente do Reich ou um Reichsstatthalter competente nos seguintes termos: Diante de Deus e 
sobre a Sagrada Escritura, eu juro e prometo, como um bispo deve fazer, lealdade ao Reich 
alemão  e  ao  Estado.  Eu  juro  e  prometo  respeitar  e  fazer  o  meu  clero  respeitar  o  governo 
estabelecido de acordo com as leis constitucionais. Como é o meu dever, trabalharei para o bem 
e os interesses do Estado alemão; no exercício do ministério sagrado a mim atribuído, tentarei 
evitar tudo o que seja danoso a ele (Tratado entre a Santa Sé e o Reich alemão)".

O artigo 7 dessa lei também especificava que "ninguém seria autorizado a tomar parte no 
ensino público ou privado se pertencesse a uma congregação religiosa não autorizada".  "Os 
jesuítas eram o maior objetivo desse famoso artigo 7, e ninguém mais. Os padres do deado de 
Moret  (Seine-et-Mame)  declararam que  "estão  do  lado  de  todas  as  comunidades  religiosas, 
incluindo os veneráveis padres da Companhia de Jesus". 'Atacar os jesuítas", eles escrevem, 
"seria como atacar a nós mesmos". A confissão é explícita.

A diferença seguramente é grande entre uma mera promessa de não-oposição ao regime da 
França e esta garantia solene de apoio ao Estado nazista. Tão grande quanto a diferença entre 
os dois regimes: um, democrático e liberal, tão odiado pela Igreja Romana; o outro, totalitário e 
brutalmente intolerante, desejado e estabelecido pelos esforços unidos de Franz von Papen, o 
ajudante secreto do papa, e pelo monsenhor Pacelli, núncio em Berlim e futuro Pio XII.

De novo é o abade Brugerette quem, após ter declarado que o desejo do governo havia sido 
atingido  no  que  tange  à  Companhia  de  Jesus,  também  admite:  "Não  podíamos  falar  na 
destruição  da  instituição  de  congregações.  As  congregações  femininas  sequer  haviam  sido 
tocadas  e  as  autorizadas,  "tão  perigosas  quanto  as  outras  para  o  espírito  laico",  ainda 
permaneciam de pé. Sabíamos também que quase todas as congregações masculinas, expulsas 
de suas residências por causa dos decretos de 1880, haviam silenciosamente voltado aos seus 
monastérios".

Essa trégua, no entanto, teve vida curta. A intenção do Estado em coletar impostos e direitos 
de  sucessão  sobre  a  riqueza  de  comunidades  eclesiásticas  provocou  uma  manifestação  de 
protesto entre eles, pois não tinham a menor intenção de se submeterem à lei comum.

'A organização  da  resistência  foi  feita  por  um comitê  liderado  por  Bailly,  "assuncionista", 
Stanislas,  capuchino,  e  Le  Dore,  superior  dos  eudistas.  O padre  Bailly  estava  reavivando o 
grande zelo do clero quando escreveu: "Como São Laurent, os monges e as freiras devem antes 
voltar aos pelouros de torturas do que se entregarem".

Por "coincidência", o principal revivalista deste grande "zelo", Bailly, era um "assuncionista" 
ou, na verdade, um jesuíta camuflado. Quanto ao pelouro e às torturas, poderíamos lembrar a 
esse bom padre que esses tristes expedientes são muito mais uma tradição da própria Santa Sé 
que do Estado republicano. Finalmente, o abade acima mencionado admitiu que "a prosperidade 
de seu trabalho não fora prejudicada", conforme bem podemos imaginar.

Não podemos entrar em detalhes sobre as leis de 1880 e 1886, as quais tendiam a assegurar 
a neutralidade confessional das escolas públicas, essa "secularização" tão natural a todas as 
mentes tolerantes, mas rejeitada pela Igreja Romana como uma tentativa abominável de forçar 
consciências, algo que ela sempre considerou ser tarefa exclusiva sua. Poderíamos imaginá-la a 
lutar por esse "direito" tão violentamente quanto por seus privilégios financeiros.

Em 1883,  a congregação romana do Index,  inspirada pelo jesuitismo, entrou na luta pela 
condenação de certos livros escolares de moral e civismo. O assunto era grave. Um dos autores, 
Paul Bert, ousou escrever que até mesmo a idéia de milagre "deve ser destruída". Assim é que 
mais de 50 bispos promulgaram o decreto do Index, com comentários fulminantes, e um deles, 
monsenhor Isoard, declara em sua carta pastoral de 27 de fevereiro de 1883 que os professores, 
pais e crianças que se recusassem a destruir esses livros seriam afastados dos sacramentos.



As leis de 1886,  1901 e 1904,  que declaravam que nenhum posto de ensino poderia ser 
exercido por membros de congregações religiosas, também geraram uma onda de protestos do 
Vaticano  e  do  clero  francês.  Na  verdade,  os  monges  e  freiras  que  exerciam  a  função  de 
professores apenas teriam de se "secularizar".

O único resultado positivo dessas disposições legais foi que os professores das chamadas 
escolas "livres" tiveram, a partir de então, de produzir qualificações pedagógicas adequadas, uma 
boa coisa quando se sabe que, antes da última guerra, as escolas primárias católicas na França 
chegavam a 11.655 com 824.595 alunos.

Quanto às escolas "livres", especialmente as jesuítas, se os seus números estão baixando, é 
devido a vários fatores que não têm nada a ver com as disputas legais. A superioridade do ensino 
laico, reconhecida pela maioria dos pais, é a principal causa de sua crescente popularidade. Além 
do que, a Companhia de Jesus tem voluntariamente reduzido o número de suas escolas.

O General Boulanger e o Caso Dreyfus

Não faltariam justificativas para a hostilidade que o "partido santo" fingiu ter sido vítima, ao 
final do século XIX, por parte do Estado republicano, apesar dessa hostilidade, ou melhor seria 
dizer desconfiança, ter sido ainda mais benéfica. A oposição do clero ao regime ao qual a França 
se havia auto-determinado se mostrava evidente em todas as ocasiões, de acordo com o abade 
Brugerette. Em 1873, a tentativa de restaurar a monarquia com o conde de Chambord falhou, 
apesar de fortemente apoiada pelo clero, porque o "pretendente-embusteiro" teimosamente se 
recusava a adotar a bandeira de três cores, para ele o emblema da Revolução.

"Tal como está, o catolicismo parece restrito à política, ou a um certo tipo especificamente. A 
lealdade à Monarquia foi transmitida de geração a geração dentro das velhas famílias nobres, 
tanto quanto nas classes médias e no povo, nas religiões do Leste e do Sul. Sua nostalgia de um 
regime antigo e idealizado, retratado em uma Idade Média épica, era reforçada pelos desejos de 
católicos ardorosos, cuja principal preocupação era a salvação da religião; eles se reorganizaram, 
atrás de Veuillot, com a família real legítima e devota dos Chambord, considerando que esta era 
a forma de governo mais favorável à Igreja. Da união destas forças políticas e religiosas nasceu, 
na situação complicada do pós-guerra, um tipo de misticismo reacionário, ilustrado à perfeição 
pelo  monsenhor  Pie,  bispo  de  Poitiers,  e  sua  melhor  encarnação  no  mundo eclesiástico:  'A 
França, que espera por outro chefe e clama por um senhor, receberá novamente de Deus "o 
cetro do Universo que lhe caiu das mãos por algum tempo", no dia em que tiver aprendido outra 
vez como se ajoelhar".

Este quadro,  descrito  por  um historiador  católico,  é significativo.  Ajuda a compreender  os 
sentimentos que se seguiram, alguns anos depois, na tentativa infeliz da Restauração de 1873. O 
mesmo historiador católico descreve da seguinte forma a atitude política do clero na ocasião: "Na 
época das eleições, os presbíteros se tornaram centros de apoio para os candidatos reacionários. 
Os padres e auxiliares batiam de porta em porta, fazendo propaganda eleitoral;  caluniavam a 
República e suas novas leis de ensino; declaravam que aqueles que votassem nos liberais, no 
atual governo ou nos maçons (descritos como "bandidos", "ralé" e "ladrões") seriam culpados de 
pecado mortal. Um deles chegou mesmo a declarar que uma mulher adúltera seria perdoada 
mais facilmente que aqueles que mandassem seus filhos às escolas laicas. Outro disse: É melhor 
estrangular  uma  criança  que  apoiar  o  regime.  Um  terceiro  ameaçou  recusar  os  últimos 
sacramentos àqueles que tivessem votado nos partidários do regime. Ainda fizeram mais:  os 
negociantes republicanos e anti-clericais eram boicotados; recusavam ajuda a pessoas sem bens 
e os trabalhadores eram demitidos".



Esses excessos de um clero cada vez mais afetado pelo ultramon-tanismo jesuítico eram 
ainda menos aceitáveis devido ao fato de serem tais eclesiásticos pagos pelo Governo, pois o 
Tratado ainda estava em vigor.

A maioria  da  opinião  pública  também  não  estava  satisfeita  com  essa  pressão  sobre  as 
consciências,  conforme o autor  anteriormente mencionado indica:  "O povo francês,  como um 
todo, era indiferente quanto aos problemas religiosos, e não podemos confundir a observação 
hereditária de práticas religiosas com a fé verdadeira. O fato é que o mapa político da França é 
idêntico ao mapa religioso. Podemos dizer que nas regiões onde a fé é forte, o povo francês vota 
pelos  candidatos  católicos;  nos  outros  locais,  conscientemente  são  eleitos  deputados  e 
senadores anti-clericais. O povo não quer o clericalismo, ou seja, uma autoridade eclesiástica nos 
assuntos  políticos,  o  que usualmente é chamado de "governo dos padres".  Para um grande 
número de católicos, o fato do padre, este homem incômodo, interferir, através de instruções de 
sermões e prescrições de confessionário, no comportamento dos fiéis, checando pensamentos, 
sentimentos,  atos,  comida  e  bebida,  e  até  mesmo  as  intimidades  da  vida  de  casado,  é  o 
suficiente. Pretendem, pelo menos, limitar seu império pela preservação de sua independência 
enquanto cidadãos".

Gostaríamos de ver esse espírito de independência vivo ainda hoje. Apesar da opinião de "um 
grande  número  de  católicos"  ser  esta,  os  ultramontanos,  no  entanto,  não  se  desarmaram e 
buscaram, em todas as oportunidades, a luta contra o regime tão odiado. Pensaram por algum 
tempo que haviam encontrado o "homem providencial" na pessoa do general Boulanger, ministro 
da Guerra  em 1886,  o qual  havia organizado sua propaganda pessoal  tão bem que parecia 
destinado a ser o futuro ditador.

"Um  acordo  tácito",  escreveu  Adnen  Dansette,  "ficou  estabelecido  entre  o  general  e  os 
católicos,  e  tornou-se  claro  durante  o verão.  Ele  também firmou um acordo secreto  com os 
membros monarquistas do Parlamento, dentre eles o barão de Mackau e o conde de Mun, fiéis 
defensores  da  Igreja  na  Assembléia.  O  fleumático  ministro  do  Interior,  Constans,  ameaçou 
prendê-lo e, a Io de abril, o candidato a ditador escapa para Bruxelas, com sua amante. A partir 
desse momento, o boulangismo declinou rapidamente. A França não havia sido tomada: ela se 
recuperara. O boulangismo foi esmagado nas votações de 22 de setembro e de 6 de outubro de 
1889".

Podemos ler,  do punho do mesmo historiador,  qual  era a posição do papa da época em 
relação a este aventureiro: foi Leão XIII quem, em 1878, sucedendo a Pio IX, o papa do Sílabo, 
fingia aconselhar aos fiéis da França que se unissem ao regime republicano. "Em agosto (1889), 
o embaixador alemão no Vaticano pretende que o papa se encontre com o general (Boulanger), o 
homem que derrubará a República Francesa e restabelecerá o trono. Podemos ler um artigo no 
qual o Monitor de Roma prevê que o candidato ditatorial tomará o poder na França e que a Igreja 
poderá se beneficiar  muito  disso.  O general  Boulanger  enviou um de seus antigos oficiais  a 
Roma, com uma carta para Leão XIII, na qual promete ao papa "que no dia em que ele tiver em 
suas mãos a espada da França, fará o máximo possível para que os direitos do papado sejam 
reconhecidos"

Este era o pontífice jesuíta e o clero intransigente que discordava de seu suposto excesso de 
"liberalismo". A crise boulangista revelou a ação dirigida pelo partido religioso contra a República 
laica, sob o disfarce de nacionalismo. A natureza "apartidária" de seu caráter, entretanto, bem 
como a resistência de uma maioria da nação, haviam derrotado tal tentativa, apesar de toda essa 
agitação  forçada.  Essa  tática  chauvinista,  no  entanto,  havia  provado  ser  muito  efetiva, 
especialmente em Paris, e eles a usariam novamente em uma outra (e melhor) oportunidade. 
Esta surgiu (não teria sido provocada?) e os discípulos de Loyola,  obviamente,  lá estavam a 
encabeçar o movimento outra vez. "Os amigos deles estão aqui", escreveu Pierre Dominique, 
"uma nobreza fanática, uma burguesia que rejeita Voltaire e muitos militares. Eles trabalham bem, 



especialmente sobre o Exército, e o resultado é a famosa aliança "da espada e do borrifador da 
água santa".

"Em 1890, não se trata mais de dominar a consciência do rei da França, mas sim do aparelho 
de governo, ou pelo menos, de seu chefe; então, o "Caso Dreyfus" explode, uma autêntica guerra 
civil que divide a França em duas".

O historiador católico Adnen Dansette resume o começo do caso assim: 'A 22 de dezembro de 
1894, o capitão de artilharia Alfred Dreyfus foi acusado de traição, condenado à deportação para 
prisão perpétua e demitido. Três meses antes, nosso Serviço de Inteligência havia descoberto, na 
embaixada alemã, uma lista de vários documentos que tinham a ver com a segurança nacional. 
Também foi  estabelecida uma semelhança entre  as escritas  do capitão Dreyfus e a da lista. 
Imediatamente, o Estado-Maior afirmou: "É ele, é o judeu". Só existia pressuposto, pois a traição 
não tinha nenhum tipo de explicação psicológica (Dreyfus tinha boa reputação, era rico e levava 
uma vida normal). O pobre homem foi, no entanto, levado à prisão, condenado por um tribunal 
militar  após  um  inquérito  tão  ligeiro  e  parcial  que  o  julgamento  certamente  havia  sido 
preconcebido. Para piorar ainda mais as coisas, soube-se de um documento secreto dado aos 
juizes, sem o conhecimento do advogado de defesa.

"Mas houve ainda mais vazamento do Estado-Maior após a prisão de Dreyfus. O comandante 
Picquart, chefe do Serviço de Inteligência, após julho de 1895, veio a saber de um certo projeto 
chamado "petitbleu" (cartas expressas), entre o assessor militar alemão e o comandante francês 
(de origem húngara) Esterhazy. Este era um homem de má fama que não alimentava nada, além 
de ódio e desprezo por seu país de adoção. Um oficial do Serviço de Inteligência, o comandante 
Henry,  acrescentou ao arquivo Dreyfus -  conforme veremos -  um documento falso que seria 
desastroso para o oficial judeu se fosse genuíno; ele também apagara e reescrevera o nome de 
Esterhazy no "petit  bleu" para dar a impressão de que o documento era falso. Assim foi que 
Picquart caiu em desgraça, em novembro de 1896".

A queda do chefe do Serviço de Inteligência é fácil  de entender: o seu cuidado ao tentar 
dissipar a obscuridade acumulada era excessivo demais. O testemunho mais fidedigno pode ser 
encontrado nos Carnets de Schwartzkoppen, publicados após a sua morte,  em 1930.  Foi  de 
Esterhazy, e não de Dreyfus, que o autor, então primeiro adido militar da embaixada alemã em 
Paris, recebia os documentos secretos da defesa nacional francesa. "Já algum tempo antes, em 
julho, Picquart pensava ter chegado o momento de avisar por carta ao chefe do Estado-Maior, 
que na altura se encontrava em Vichy, sobre as suspeitas em relação a Esterhazy. O primeiro 
encontro foi em 5 de agosto de 1896.

O general de Boisdeffre aprovou tudo o que Picquart havia feito até então com relação a este 
caso e lhe deu autorização para continuar com sua investigação. "O ministro da Guerra, general 
Billot, foi igualmente informado, a partir de agosto, sobre as suspeitas de Picquart, pois também 
sancionava as medidas tomadas por ele. Esterhazy, que havia sido demitido, tentara, usando 
suas conexões com o deputado Jules Roche, obter um cargo no ministério da Guerra, a princípio 
para  tentar  entrar  em contato  comigo  novamente.  Havia escrito  várias  cartas  ao  ministro  da 
Guerra assim, e ao seu auxiliar de campo. Uma das suas cartas foi dada a Picquart que, pela 
primeira vez, percebeu que a sua caligrafia era a mesma que constava da "lista". Ele mostrou 
uma foto daquela caligrafia a Du Paty e Bertillon, sem lhes dizer, é óbvio, quem havia escrito 
aquilo. Bertiloon disse: 'Ah, mas é a caligrafia da lista!"

"Sentindo se desfazer sua convicção sobre a culpa de Dreyfus, Picquart decidiu consultar o 
"pequeno arquivo" que havia sido entregue somente aos juizes, o qual lhe foi repassado pelo 
arquivista Gribelin. Era noite. Abandonado em seu escritório, Picquart abriu o envelope sem selo 
de Henry,  sobre  o qual  se  encontrava o estampo do mesmo,  escrito  com uma caneta  azul. 
Grande foi  seu espanto quando percebeu a nulidade daqueles lamentáveis documentos,  pois 
nenhum deles  poderia  ser  aplicado  a  Dreyfus.  Pela  primeira  vez,  ele  tinha a  certeza  que o 



homem condenado da "lie du Diable" (Ilha do Diabo) era inocente.  No dia seguinte,  Picquart 
escreveu  uma  carta  ao  general  de  Boisdeffre,  na  qual  expunha  todas  as  acusações  contra 
Esterhazy e sua recente descoberta. Quando leu sobre o "arquivo secreto", o general pulou da 
cadeira e exclamou: "Por que isso não foi queimado como havia sido combinado? "

Von  Schwartzkoppen  escreveu  posteriormente:  "Minha  posição  tornou-se  extremamente 
delicada. Deveria dizer  toda a verdade e assim reparar o erro terrível  e liberar aquele pobre 
homem inocente? Se eu tivesse agido como queria, com certeza teria feito dessa forma! Olhando 
com mais  cuidado,  cheguei  à  conclusão  que  não  deveria  me envolver  na  situação  porque, 
naquela conjuntura, ninguém teria acreditado em mim. Além disso, as considerações diplomáticas 
me impediriam de assim proceder. Considerando que o governo francês seria capaz de tomar as 
medidas  necessárias  para  esclarecer  o  problema  e  reparar  a  injustiça,  eu  realmente  me 
determinei a nada fazer". "Podemos ver a tática do Estado-Maior", observa Adrien Dansette. "Se 
Esterhazy  for  culpado,  os  oficiais  que  provocaram  a  condenação  ilegal  de  Dreyfus,  e 
principalmente  o  general  Marcier,  ministro  da  Guerra  na  época,  também  são  culpados.  Os 
interesses do Exército exigiam o sacrifício de Dreyfus; não devemos interferir na sentença de 
1894". É impressionante a constatação de que tal argumento pudesse ser invocado para justificar 
uma condenação absolutamente injusta.

Assim seria durante todo o caso que estava apenas começando. É óbvio que se vivia na 
época uma verdadeira febre anti-semítica.  As violentas dissertações de Edouard Drumont, no 
Libre Parole, mostravam todos os dias os filhos de Israel na posição de agentes da corrupção e 
dissolução nacional. O pesado preconceito assim criado incitava uma grande parcela da opinião 
pública  a  acreditar,  "a  priori",  na  culpa  de  Dreyfus.  Posteriormente,  entretanto,  quando  a 
inocência do acusado se tornou evidente, o argumento monstruoso da "infalibilidade" do tribunal 
militar ainda foi mantida, e desde então com um cinismo invejável. Não seria o Espírito Santo, o 
qual supostamente inspirava esses juizes de farda, isento de cometer algum erro? Seria tentador 
acreditar nessa intervenção celestial - tão semelhante àquela que também supostamente garantia 
a infalibilidade papal -quando lemos sobre o padre du Lac, da Companhia de Jesus, e que tinha 
muito a ver com o caso: "Ele dirigia o colégio da Rue des Postes, quando os jesuítas preparavam 
os  candidatos  para  as  escolas  maiores.  É  um  homem  inteligente,  que  mantém  contatos 
importantes. Ele converteu Drumont; é o confessor de De Mun e de Boisdeffre, chefe do Estado-
Maior do Exército, que o avistava todos os dias".

Drumont e o incitou a escrever A França Judia, e quem forneceu os meios para criar o Libre 
Parole? O general de Boisdeffre também não vê o famoso jesuíta todos os dias? O chefe do 
Estado-Maior nunca toma uma decisão sem antes consultar o seu dirigente religioso"

Na Ilha do Diabo, que bem merece esse nome, por seu horrível clima, a vítima dessa trama 
atroz era tratada com uma crueldade extrema, pois a imprensa anti-semítica havia espalhado 
uma reportagem que dava conta de sua tentativa de fuga. O ministro para as Colônias, André 
Leblon, deu ordens para um controle maior.

"Na manhã de domingo, dia 6 de setembro, o carcereiro chefe, Lebar, informou seu prisioneiro 
que ele não estava autorizado a caminhar pela parte da ilha que lhe havia sido reservada, e que 
seria confinado à sua cabana. Foi-lhe dito que passaria a ser acorrentado todas as noites. Ao pé 
de sua cama, feita de três tábuas, foram fixadas duas algemas do mais duro ferro,  as quais 
serviriam  para  prender  seus  pés.  Quando  as  noites  eram  tórridas,  essa  punição  era 
especialmente dolorosa".

"De manhãzinha, os guardas soltavam o prisioneiro que, ao se levantar, tremia sobre seus 
pés. Ele estava proibido de sair de sua cabana, na qual deveria ficar dia e noite. Após algum 
tempo,  seus  calcanhares  começaram a  se  cobrir  de  sangue  e  tiveram de  enfaixá-los.  Seus 
guardas, emocionados e condoídos, envolviam seus pés secretamente, antes de acorrentá-los". 
O condenado continuava a proclamar sua inocência. Escreveu à esposa: "Deve haver, em algum 



lugar  nessa terra  bela  e generosa da França,  um homem honesto  que seja  suficientemente 
corajoso para buscar, e descobrir, a verdade"

De fato, a verdade não era mais desconhecida. O que faltava era o desejo de torná-la pública. 
O  próprio  abade  Brugerette  é  testemunha  do  fato:  "As  suposições  sobre  a  inocência  do 
condenado  da  Ilha  do  Diabo  se  multiplicavam  em vão;  as  declarações  de  M.  de  Bulow no 
Reichstag e as que foram transmitidas por M. de Munster, seu embaixador, ao governo francês, 
também afirmavam a inocência de Dreyfus, em vão.

Uma  inocência  também  proclamada  pelo  imperador  Guilherme  e  confirmada  quando 
Schwartzkoppen (o adido militar alemão) foi convocado a Berlin assim que Esterhazy foi acusado 
por Mathieu Dreyfus (irmão do condenado). O Estado-Maior se manteve contra a reabertura do 
processo.  Alguém  está  ocupado  com  a  cobertura  de  Esterhazy.  Documentos  secretos  são 
transmitidos a ele para a sua defesa, e até mesmo sua caligrafia não chega a ser autorizada a 
ser comparada com a da "lista".

'Assim  protegido,  o  vilão  Esterhazy  torna-se  suficientemente  audacioso  para  pedir  sua 
presença diante de um Conselho de Guerra. Lá, ele é unanimemente absolvido em 17 de janeiro 
de 1898, após uma deliberação que durou apenas três minutos".

Devemos mencionar que, alguns meses depois, quando o coronel Henry foi condenado por 
falsificação de documentos em uma tentativa de esconder uma verdade óbvia, houve a demissão 
do chefe do Estado-Maior e a queda dos ministros. Detido em Mont Valerien, Henry cometeu 
suicido cortando o pescoço e, assim, assinou com seu próprio sangue sua confissão de culpa. 
Em  dezembro  de  1898,  esta  nota  semi-oficial  foi  publicada  pela  imprensa  germânica:  'As 
declarações  do  governo  imperial  determinam  que  nenhuma  autoridade  alemã,  superior  ou 
inferior, teve qualquer tipo de relações com Dreyfus. Portanto, do ponto de vista alemão, não 
vemos qualquer inconveniente com relação à publicação integral do arquivo secreto"

Finalmente, a reabertura inevitável do caso foi decidida pela Corte Suprema. Dreyfus precisou 
se apresentar diante do Conselho de Guerra em Rennes, em 3 de julho de 1899, e este foi o 
começo de uma nova tortura. "Ele não poderia imaginar que se defrontaria com um ódio ainda 
mais virulento do que quando caiu e que seus ex-chefes, os quais conspiravam para colocá-lo de 
novo no caminho para a Ilha do Diabo, não teriam piedade dele, desafortunado, pobre criatura, 
que pensava já ter suportado todo o sofrimento deste mundo". 'Assim é que", escreveu o abade 
Brugerette,  "o  Conselho  de  Guerra  em Rennes  somente  acrescentaria  uma nova injustiça  à 
iniqüidade do julgamento de 1894. A ilegalidade deste julgamento, a culpa de Esterhazy e as 
manobras criminosas de Henry se tornaram patentes durante as 29 sessões daquele julgamento 
de  Rennes.  O  Conselho  de  Guerra,  no  entanto,  julgaria  Dreyfus  por  outras  acusações  de 
espionagem,  as  quais  nunca  haviam  sido  causa  de  uma  acusação  ou  relatório.  Todos  os 
vazamentos anteriores seriam a ele atribuídos e vários documentos seriam forjados. Finalmente, 
e  contra  toda  a  nossa  tradição  legalista,  exigiriam  que  o  próprio  Dreyfus  provasse  que  tais 
documentos ou papéis não haviam sido feitos por ele, como se não mais coubesse à acusação a 
tarefa de provar o crime".

A parcialidade dos acusadores de Dreyfus era tão óbvia que a opinião pública fora da França 
despertou. Na Alemanha, o semi-oficial  Cologne Gazeffe publicou, em 16 e 29 de agosto, no 
meio do julgamento, dois artigos em que podemos ler a seguinte frase: "Se, após as declarações 
do governo alemão e dos debates da Corte Superior na França,  alguém ainda acreditar  que 
Dreyfus  é culpado,  podemos apenas  responder  a  essa pessoa que deve estar  mentalmente 
doente ou que conscientemente quer a condenação de um inocente".

O ódio, o absurdo e o fanatismo não estavam desarmados para essa batalha. Ainda outras 
novas  falsificações  foram  usadas,  substituindo  aquelas  que  haviam  perdido  o  seu  crédito. 
Resumindo,  tudo  não  passava  de  uma  sinistra  palhaçada.  Ao  final,  para  Dreyfus,  surgiu  a 



condenação a dez anos de detenção, com circunstâncias paliativas! "Este julgamento desastroso 
provocou um estupor indignado por todo o mundo. A França foi desprezada. Quem poderia ter 
imaginado pesar tão terrível?", exclamou Clemenceau, por ocasião da leitura dos jornais alemães 
e franceses.

A misericórdia era indispensável. Dreyfus aceitou-a para "continuar a viver", disse, "e buscar o 
reverso do terrível erro militar do qual havia sido vítima". Para este reverso, não adiantava contar 
com a justiça dos Conselhos de Guerra. Essa justiça já tinha dado provas do seu trabalho! Ela só 
pôde vir novamente da Corte máxima de apelação que, após minuciosas investigações e longos 
debates,  anulou para sempre o ver edito  de Rennes.  Alguns dias  depois,  a  Assembléia  e o 
Senado, por um voto solene, reincorporaram Dreyfus ao Exército: Dreyfus, a quem havia sido 
conferida a Legião de Honra, estava finalmente reerguido diante da nação".

Essa mudança final, obtida com tanto trabalho, deveu-se aos homens "honestos e corajosos", 
tal qual sonhava o inocente da Ilha do Diabo. O número deles cresceu cada vez mais na medida 
em que a verdade vinha à tona. Após a absolvição ligeira do traidor Esterhazy por um Conselho 
de Guerra em janeiro de 1898, Émile Zola publicou na Aurore, a publicação de Clemenceau, sua 
famosa carta-aberta J'accuse: 'Acuso o primeiro Conselho de Guerra de ter violado a lei através 
da condenação de um réu baseada em alguns documentos que permaneceram secretos, e acuso 
o segundo Conselho de Guerra de haver coberto esta ilegalidade e cometer também um crime 
judicial ao absolver conscientemente um culpado".

Os  "cavaleiros"  de  nossa  famosa  Companhia,  entretanto,  estavam  de  vigia  para  calar 
qualquer coisa que pudesse esclarecer o público. Uma acusação do deputado católico De Mun 
trouxe Zola diante da Corte Assize de Sena, e o corajoso escritor foi condenado a um ano de 
prisão, a pena máxima, como conseqüência desse julgamento iníquo.

A opinião pública havia sido enganada tão bem pelas manifestações de protesto dos clérico-
nacionalistas que as eleições de maio de 1898 foram favoráveis a eles. A revelação pública das 
falsificações, a demissão do chefe do Estado-Maior e a parcialidade criminal evidente dos juizes, 
no entanto, abriram os olhos daqueles que sinceramente buscavam a verdade cada vez mais. 
Estes, porém, pertenciam quase exclusivamente aos grupos protestantes, judeus e leigos.

"Na França, os católicos do lado de Dreyfus eram poucos e distantes; dentre eles, poucos 
eram  proeminentes.  As  ações  dessas  poucas  pessoas  não  causaram  muita  agitação.  A 
conspiração do silêncio os envolvia".

"Muitos padres e bispos mantinham-se convencidos da culpa de Dreyfus", escreveu o abade 
Brugerette.  George  Sorel  também declarava:  "Enquanto  o  caso  Dreyfus  trouxe divisão  entre 
todos os grupos sociais, o mundo católico estava absolutamente unido contra a reabertura do 
processo".  O  próprio  Peguy  admite  que  "todas  as  forças  políticas  da  Igreja  tinham  sido 
levantadas contra Dreyfus".  Será que devemos lembrar as listas de subscrições abertas pelo 
Libre Parole e pelo La Croix  em favor da viúva do falsificador Henry,  o qual  havia cometido 
suicídio? Os nomes dos padres subscritos eram freqüentemente acompanhados de "comentários 
não muito evangélicos", conforme nos diz Adrien Dansette, que cita o seguinte: "Um certo abade 
Cros pediu um pequeno tapete de quarto feito de pele judia, para poder fazer estamparias dia e 
noite;  um jovem padre gostaria de arrebentar o nariz de Reinach com seu salto;  três padres 
adorariam esbofetear a face imunda do judeu Reinach".

Somente o clero secular mantinha ainda alguma reserva. Nas congregações, as coisas eram 
mais violentas. A 15 de julho de 1898, o dia de distribuição de prêmios no Colégio de Arcueil, 
presidido pelo generalíssimo Lamont (vice-presidente do Conselho Superior de Guerra), o padre 
Didon,  reitor  da Escola Albert-le-Grand, fez um discurso violento no qual  advogava o uso da 
violência contra os homens cujo crime havia sido a denúncia corajosa de um erro militar. "Será 
que devemos", disse o monge eloqüente, "deixar os infelizes se safarem? É claro que não! O 



inimigo é o intelectualismo que finge desprezar a força, e civis que querem subjugar os militares. 
Quando a persuasão falhar, quando o amor se tornar inócuo, devemos levantar nossa espada, 
espalhar o terror, cortar cabeças, fazer guerra, atacar." Esse discurso parecia um desafio contra 
todos os simpatizantes daquele infeliz condenado".

Quantos destes discursos, no entanto, já ouvimos desde então? Convocações a repressões 
sangrentas, vindas de um clero gentil, especialmente durante a ocupação alemã! Pelo grito de 
alerta de ódio contra o intelectualismo, podemos encontrar o eco perfeito nesta declaração de um 
certo general: "Quando alguém fala de inteligência, saco do meu revólver!"

Destruir o pensamento pela força física é um princípio da Igreja Romana nunca alterado. O 
abade Brugerette pensa, no entanto, sobre o fato de nada haver perturbado a crença do clero da 
culpa de Dreyfus: "Um evento tão grande e dramático, vindo como um furacão em um céu azul e 
trazendo à tona o departamento de falsificações que operava no Estado-Maior, deve ter aberto os 
olhos, até mesmo daqueles que não queriam conhecer a verdade. Refiro-me à descoberta das 
falsificações realizadas por Henry."

"Já não seria a ocasião para o clero francês e os católicos repudiarem um erro que já havia 
chegado  longe  demais?  Os  padres  e  os  fiéis  poderiam  ter  se  alinhado,  tais  quais  os 
trabalhadores  mencionados  pelos  evangelhos,  para  aumentar  as  fileiras  dos  defensores  da 
justiça e da verdade. Os fatos mais evidentes, no entanto, nem sempre esclarecem as mentes 
dominadas  por  certos  preconceitos,  pois  estes  são  contrários  à  análise  e,  por  natureza,  se 
revoltaram contra as evidências".

De qualquer  maneira,  incontáveis  esforços foram feitos  para manter  os católicos  no erro! 
Poderiam  eles  imaginar  que  eram  escandalosamente  enganados  por  uma  imprensa  que 
teimosamente  escondia  todas  as  provas  da  inocência,  todos  os  testemunhos  favoráveis  ao 
condenado  da  Ilha  do  Diabo,  e  também buscavam  impedir  o  curso  da  justiça  de  todas  as 
formas?"(94) À frente dessa imprensa estava La Libre Parole, criada, conforme já vimos, com a 
ajuda do padre jesuíta du Lac, e La Croix, do padre "assuncionista" Bailly. Como a Ordem da 
'Assunção" era uma "filial disfarçada" da Companhia de Jesus, devemos, portanto, atribuir a esta 
o início e a manutenção da campanha anti-Dreyfus.

Uma  testemunha  não  muito  suspeita,  o  padre  Lecanuet,  escreve  claramente:  'As 
congregações, e em especial os jesuítas, são denunciados pelos historiadores do caso. E, neste 
momento,  devemos admitir  que os jesuítas deram o primeiro tiro com uma temeridade muito 
impensada".

"Quase todos os jornais de província católicos, como por exemplo o Nouvelliste, de Lyon, tão 
informativos e muito  lidos,  tomarão parte  nessa trama obscura contra  a verdade e a justiça. 
Parece que o lema passava por impedir a luz de entrar e manter o público na escuridão."

Na realidade, seria necessária uma cegueira muito peculiar que não discernisse, por detrás do 
furor demonstrado pelo La Croix em Paris e nas províncias, o tal lema mencionado pelo abade 
Brugerette. Seria também muita ingenuidade não conhecer sua origem.

Adnen Dansette também diz: "É a Ordem assuncionista, em sua totalidade, e com ela a Igreja, 
que estão expostas pela campanha do La Croix. O padre Bailly gaba-se de que o "Santo Papa" o 
aprova."

De fato, não há qualquer dúvida a respeito dessa aprovação! Os jesuítas, usando o nome 
emprestado dos "assuncionistas",  não são os instrumentos políticos  do papado desde a sua 
fundação? A história espalhada, a qual é repetida por historiadores apologistas, de que Leão XIII 
tinha uma aparente "moderação"  com relação aos diretores do La Croix,  não passa de uma 
piada. Trata-se de um truque clássico, que não perde sua eficiência nos dias atuais, pois ainda 
existem pessoas que acreditam em um certo tipo de "independência" da voz oficial da Santa Sé!



Vejamos agora o que foi publicado na própria Roma pela Civilta Cattolica, a publicação oficial 
dos jesuítas, sob o título de O Caso Dreyfus: 'A emancipação dos judeus tem sido o resultado dos 
assim chamados princípios de 1789, que têm subjugado tão fortemente todo o povo francês. Os 
judeus têm a República nas suas mãos, que se tornou muito mais hebraica do que francesa. Os 
judeus foram criados por Deus para serem usados como espiões, sempre que houver alguma 
traição a ser preparada. Não só na França, mas também na Alemanha, Áustria e Itália, os judeus 
têm  de  ser  expulsos  da  nação.  Então,  com  a  grande  harmonia  dos  tempos  antigos  a  se 
reestabelecer, as nações encontrarão novamente sua felicidade perdida".

Nos capítulos anteriores, fizemos um pequeno resumo da "grande harmonia" e "felicidade" 
vividas pelas nações nas quais os filhos de Loyola ouviam as confissões e inspiravam os reis. Tal 
qual  acabamos de ver,  a "harmonia"  também reinou quando eles se tornaram confessores e 
conselheiros de chefes do Estado-Maior.

De acordo com o abade Brugerette, o general de Boisdeffre, penitente do padre jesuíta du 
Lac,  sentiu  o  mesmo  amargor  que  muitos  outros  antes,  os  quais  haviam  sido  enganados 
igualmente por esses "diretores de consciências". As confissões do falsificador Henry o fizeram 
se demitir. "Sendo um homem muito honesto, ele próprio diria que havia sido "escandalosamente 
enganado", e aqueles que o conheciam sabiam que se sentia amargurado com a trama da qual 
ele próprio havia sido vítima".

O abade Brugerette acrescenta que tinha encerrado "todas as formas de comunicação" com 
seu antigo confessor e "até mesmo se recusado a vê-lo de novo quando estava morrendo". Após 
ler tudo isso, escrito e publicado na Civilta Cattolica, seria desnecessário nos estendermos ainda 
mais sobre a culpa da Ordem. Podemos apenas concordar com o que Joseph Reinach disse na 
época: "Conforme vemos, foram os jesuítas que criaram este caso obscuro. Para eles, Dreyfus é 
só um pretexto; o que querem, e o admitem, é estrangular o laicismo e redirecionar a Revolução 
Francesa".

Devido ao fato de que alguns ainda insistem, contra todas as evidências, que poderia haver 
uma possível discordância entre o papa e seu exército secreto, entre as intenções de um e as 
ações do outro, é fácil mostrar o vazio de tal suposição. O caso de Bailly é muito esclarecedor 
sobre esse aspecto. O que podemos ler no La Croix de 29 de maio de 1956? Nada menos do que 
isto: "Como já anunciamos, Sua Eminência o Cardeal Feltin ordenou uma pesquisa nos escritos 
do padre Bailly; ele foi o fundador de nossa publicação e da Maison de Ia Bonne Press."

Aqui está o texto daquela ordenança, datado de 15 de maio de 1956: "Eu, Maurice Feltin, pela 
graça divina e da Santa Sé apostólica, cardeal chefe da Santa Igreja Romana, cujo título é Santa 
Maria  da  Paz,  arcebispo  de  Paris.  Em  vista  do  plano  submetido  pela  Congregação  dos 
Augustinianos da Assunção e aprovado por nós, de introduzir em Roma a causa do servo de 
Deus Vincent-de-Paul Bailly, fundador de La Croix e Bonne Press. Em vista das disposições e 
instruções da Santa Sé com relação ao ato de beatificação e busca dos escritos dos servos de 
Deus, nós ordenamos o seguinte: Qualquer pessoa que conheceu este servo de Deus ou que 
possa nos dizer algo em especial sobre sua vida, deve nos informar sobre ele. Qualquer um que 
possua escritos deste servo de Deus deve repassá-los antes de 30 de setembro de 1956, seja 
por livros escritos, notas manuscritas, cartas, memorandos, até mesmo instruções ou conselhos 
não escritos, mas por ele ditados. Por todas essas comunicações, designamos Canon Dubois, 
secretário do arcebispado e promotor de fé, para esta causa."

Eis aqui um servo de Deus bem no caminho para receber o prêmio justo por seus serviços 
leais  na  forma  de  uma  auréola.  Ousamos  dizer,  no  que  tange  aos  seus  "escritos"  tão 
cuidadosamente  pesquisados,  que  o  "promotor  de  fé"  terá  muito  para  escolher.  Quanto  ao 
material  "impresso",  a  coleção  do  La  Croix,  especialmente  entre  1895  e  1899,  fornecerá  os 
materiais mais "edificantes."



'A atitude deles (dos jornais católicos), e especialmente do La Croix, constitue no momento, 
para todas as mentes esclarecidas e concretas, o que Paul Violet, membro católico do instituto, 
chama de escândalo indescritível (e este escândalo gera, no Caso Dreyfus, os mais chocantes 
erros): a mentira e o crime contra a verdade, a honestidade e a justiça. A Corte de Roma, sabe 
disso, tanto quanto todas as outras Cortes da Europa."

A Corte de Roma realmente sabia mais do que qualquer outra! Como já vimos, em 1956 ela 
não havia se esquecido das façanhas "santas" desse "servo de Deus", pois estava preparando 
sua beatificação. Sem dúvida, o promotor de fé creditava a esse futuro "santo" aquelas famosas 
listas de subscrições em favor da viúva do falsificador Henry, sobre quem o abade Brugerette diz: 
"Hoje, quando lemos aqueles pedidos pelo retorno da Inquisição, pela perseguição aos judeus e 
pelo assassinato dos defensores de Dreyfus, é como se estivéssemos ouvindo as imaginações 
delirantes de fanáticos selvagens e grotescos. Estes, no entanto, nos são apresentados pelo La 
Croix como sendo um espetáculo grandioso, reconfortante e digno de aplausos".

O padre Bailly não teve o prazer de ver realizar durante sua vida todos esses "santos desejos" 
com relação aos judeus, o que só viria a ser possível  com esses fanáticos selvagens sob a 
suástica.

Ele só poderia desfrutar desse espetáculo "grandioso, reconfortante e digno de aplausos" nos 
céus,  apesar  de  lá,  os  espetáculos  desse  tipo  serem  "muito  comuns",  de  acordo  com  os 
"estudiosos" e, especialmente, Santo Tomás de Aquino, o "anjo" da Escola: 'A fim de ajudar os 
santos a desfrutarem suas bênçãos ainda mais, e aumentar suas ações de graças a Deus, a eles 
é permitido contemplarem em todo o seu absurdo a tortura dos homens sem Deus. Os santos se 
regozijarão nos tormentos dos homens sem Deus" (Sancti de poenis impiorum gaudebunt). 

Conforme podemos constatar, o padre Bailly, fundador do La Croix, tinha feito tudo que é 
necessário, segundo afirmavam, para se fazer um santo: perseguir os inocentes e amaldiçoar 
aqueles que os defendiam; entregá-los para serem assassinados; sustentar com todas as forças 
a mentira e a iniqüidade e provocar a discórdia e o ódio. Estes são, aos olhos da Igreja Romana, 
realizações sólidas para a "glória", e podemos entender seu desejo de outorgar a auréola ao 
autor dessas façanhas tão "devotas".

A seguinte  questão,  no  entanto,  é  oportuna:  Seria  esse  "servo de  Deus"  um trabalhador 
padrão  também?  Porque  sabemos  que,  para  merecer  tal  promoção,  deve-se  ter  realizado 
milagres muito bem "documentados".  Quais foram, afinal,  os milagres realizados pelo diretor-
fundador do La Croix? Seria a transmutação, para os seus leitores, do preto em branco e do 
branco em preto, apresentando uma mentira como sendo verdade e a verdade como mentira?

Naturalmente, mas um "milagre" ainda maior foi  o fato de que ele persuadiu membros do 
Estado-Maior (e então o público) que, após terem cometido o erro inicial, e quando esse erro foi 
descoberto, foi pela honra deles que negaram as evidências, transformando dessa forma o erro 
em abuso de poder!

"Errare humanum est;perseverare diabolicum". O "servo de Deus" não estava prestando muita 
atenção neste provérbio. Ao invés de se deixar inspirar por ele, o escondeu sob sua batina. De 
fato, o "mea culpa" é para os simples fiéis, e não para os eclesiásticos. Também não é, como 
acabamos  de  ver,  para  os  chefes  militares  que  tinham  confessores  jesuítas.  O  resultado  - 
pretendido  -  era  a  exaltação  das  paixões  partidárias  e  a  divisão  do  povo  francês.  Isso  é 
confirmado pelo eminente historiador Pierre Gaxotte: "O Caso Dreyfus foi um decisivo momento 
de virada. Julgado por oficiais, envolveu a instituição militar. O Caso se expandiu, tornou-se num 
conflito político, desestruturou famílias e dividiu a França em duas. Teve os efeitos de uma guerra 
religiosa. Criou o ódio contra as corporações de oficiais e deflagrou o anti-militarismo".

Quando pensamos na Europa daquela época, a Alemanha superequipada com suas armas e 
seus dois aliados; quando lembramos a responsabilidade do Vaticano no início do conflito de 



1914, não podemos deixar de perceber que a diminuição do potencial militar da França havia sido 
premeditada. Como poderíamos deixar de notar que, de fato, o Caso Dreyfus começou em 1894, 
o ano da Aliança Franco-Russa? Naquele período, o porta-voz do Vaticano chegou a falar demais 
sobre o acordo com poder de cisma o que, a seus olhos, era um escândalo.

Até  mesmo  hoje,  "um  prelado  de  Sua  Santidade",  monsenhor  Cristiani,  ousou  escrever: 
"Através de políticas misteriosamente ;  cegas e doentes, nosso país parece sentir  prazer em 
provocar inclinações guerreiras em seus formidáveis vizinhos (a Alemanha).  A aliança franco-
russa parecia ameaçar a Alemanha com o isolamento".

Para o "respeitável prelado", a Tríplice Aliança (Alemanha, Itália, Austro-Hungria) não era uma 
ameaça a ninguém e a França estava errada em se isolar diante de tal bloco. Com três contra 
um, o golpe teria sido mais fácil e nosso "Santo Papa" não teria que lamentar, em 1918, a derrota 
de seus "campeões".

Os Anos Antes da Guerra 1900 - 1914

Escreveu o abade Brugerette: "Sob a imagem de Jesus crucificado, símbolo divino da idéia da 
justiça, La Croix tinha apaixonadamente cooperado com o trabalho de fraude e crime contra a 
verdade,  a  honestidade  e  a  justiça".  A justiça,  no  entanto,  tinha  vencido  ao  final.  O  abade 
Fremont,  que  não  temia  mencionar  a  cruzada  sinistra  liderada  por  Inocêncio  III  contra  os 
albigenses,  quando  se  referiu  ao  caso  parecia  um  verdadeiro  profeta:  "Os  católicos  estão 
vencendo e pensam que derrubarão a República por causa do ódio contra os judeus.  Temo, 
porém, que eles acabem por derrubar a si próprios" .

Quando a opinião pública foi esclarecida, a reação foi fatal. Ranc havia aprendido a lição do 
caso  quando  exclamou:  'A República  quebrará  o  poder  das  congregações,  ou  então  será 
estrangulada".

Em 1899, um ministro de "defesa da República" foi constituído. O padre Picard, superior dos 
"assuncionistas", o padre Sailly, diretor do La Croix, e outros dez membros daquela Ordem foram 
levados  a  julgamento  diante  do  Tribunal  do  Sena,  por  quebra  da  lei  de  associações.  A 
congregação  dos  "assuncionistas"  foi  dissolvida.  Waldek-Rousseau,  presidente  do  Conselho, 
declarou em um discurso pronunciado em Toulouse, em 28 de outubro de 1900: "Dispersadas, 
mas  não  suprimidas,  as  Ordens  religiosas  formaram-se  novamente,  maiores  em  número  e 
militância;  cobrem o território  com uma rede de uma organização política cujas  ligações são 
milhares  e  muito  bem  costuradas,  como  viemos  a  observar  em  um  julgamento  recente". 
Finalmente, em 1901 uma lei foi aprovada, determinando que nenhuma congregação poderia ser 
formada sem autorização, e que aquelas que não a solicitassem dentro do tempo legal seriam 
automaticamente dissolvidas.

Serão esses regulamentos, muito naturais da parte de autoridades públicas cuja função é 
acompanhar  as  associações  fundadas  em  seu  território,  que  serão  considerados  um  abuso 
intolerável por parte dos católicos. 'A casa de um homem é o seu castelo", diz o ditado; a Igreja, 
no entanto, não entende assim: a lei comum não é para ela.

A resistência dos sacerdotes quanto à aplicação da lei  seria suficiente para mostrar quão 
necessária era ela. Tal resistência só viria a fortalecer a atitude do governo, especialmente sob o 
ministro Combes; e a intransigência de Roma, especialmente quando Pio X sucedeu a Leão XIII, 
conduziria à lei de 1904, que aboliu as Ordens de ensino. Após isso, a disputa entre o governo 
francês e a Santa Sé será constante.

A eleição do novo papa também foi feita em circunstâncias significativas. "Leão XIII morreu 
em 20 de julho de 1903. O conclave, que se reuniu para designar seu sucessor, após várias 
votações, somou 29 votos para o cardeal Rampolla (sendo que o mínimo para a eleição eram 42 



votos), quando o cardeal austríaco Puzyna se levantou e declarou que Sua Majestade Apostólica 
o Imperador da Áustria, rei da Hungria, foi oficialmente inspirado a excluir o secretário de Estado 
de Leão XIII. Todos sabemos que o cardeal Rampolla era pró-França."

O cardeal Sarto foi eleito, através da manobra austríaca, que acabou por tomar o lugar do 
Espírito Santo para inspirar cardeais do conclave. Esta eleição foi uma vitória dos jesuítas. Na 
verdade, o novo pontífice, descrito como sendo uma mistura de "padre de província e arcanjo 
com uma espada apaixonada", era o tipo perfeito desejado pela Ordem. Vejamos o que Adnen 
Dansette diz sobre o assunto: "Quando amamos o papa, não limitamos o campo no qual ele pode 
e deve exercer a sua vontade".

E  ainda  esta  sua  primeira  conferência  consistorial:  "Sabemos  que  chocaremos  muitas 
pessoas quando declararmos que estaremos necessariamente envolvidos em política. Qualquer 
um, no entanto, que deseje julgar com justiça, pode ver que o Soberano Pontífice, investido por 
Deus com uma autoridade suprema, não tem o direito de separar a política do domínio da fé e da 
mora".

Assim é que Pio X, no momento em que foi erguido ao "trono de São Pedro", publicamente 
declarou que, para ele, a autoridade do papa deveria ser sentida em todos os campos, e que o 
clericalismo político não era apenas um direito, mas um dever. Também acabou por escolher para 
seu secretário de Estado um prelado espanhol, monsenhor Merry dei Vai, que tinha 38 anos na 
época e, tanto quanto ele, era apaixonadamente pró-Alemanha e anti-França.

Esse estado de espírito não é surpreendente quando lemos estas palavras do abade Fremont: 
"Merry dei Vai, que tive a oportunidade de encontrar no Colégio Romano, era o "pupilo favorito 
dos jesuítas".

As relações entre a Santa Sé e a França logo sentiram os efeitos dessa escolha. Primeiro, foi 
a indicação dos bispos pelo poder civil que deflagrou um conflito. Antes da guerra de 1870, a 
Santa Sé determinava os nomes dos novos bispos só após terem sido indicados. O papa se 
reservava o direito, se não lhe agradava algum nome, de o afastar do bispado pela recusa da 
instituição  canônica.  As  dificuldades  eram enormes,  pois  os  governos,  sob  qualquer  tipo  de 
regime, eram cuidadosos em eleger candidatos valiosos para o ofício episcopal".

Assim que Pio X se tornou papa, a maior parte das indicações para novos bispos foi recusada 
por Roma. Além disso, o núncio de Paris, Lorenzelli, era, como nos conta Dansette, "um teólogo 
que havia se perdido pela política e era enlouquecidamente hostil à França". Alguns dirão: "É só 
mais  um  a  acrescentar  na  lista!  Mas  tal  escolha  para  um  posto  tão  estratégico  demonstra 
claramente quais eram as intenções da Cúria Romana em relação à França. Essa hostilidade 
sistemática  viria  a  ser  exibida  mais  claramente  em 1904,  quando  M.  Loubet,  presidente  da 
República, foi a Roma para retribuir uma visita feita a ele em Paris algum tempo antes, pelo rei da 
Itália, Victor Emmanuel III. M. Loubet desejou também ser recebido pelo papa. A Cúria Romana, 
entretanto, produziu um suposto "protocolo inevitável": O papa não poderia receber um chefe de 
Estado que, ao visitar o rei da Itália em Roma, parecia reconhecer como legítima a "usurpação" 
daquele antigo Estado papal. Houve, no entanto, precedentes: Em 1888 e 1903, um chefe de 
Estado (e não menos importante) havia sido recebido pelo rei da Itália e pelo papa. É lógico que 
esse visitante não era o presidente de uma República, mas o imperador alemão Guilherme II. A 
mesma honra havia sido dada a Edward VII, rei da Inglaterra, e ao czar.

A intenção de insulto dessa recusa ficou evidente e foi ainda mais enfatizada por uma nota 
enviada por várias chancelarias pelo secretário de Estado Merry dei Vai. Um autor católico, M. 
Charles  Ledre,  escreveu sobre  o  assunto:  'A diplomacia  pontificai  poderia  ignorar  o  objetivo 
decisivo e importante que, por detrás da visita do presidente Loubet a Roma, estava tomando 
forma?"



É óbvio que o Vaticano sabia a respeito do plano de afastar a Itália de seus parceiros da 
Tríplice Aliança, Alemanha e Austro-Hungria, esses dois poderes germânicos considerados pela 
Igreja Romana como sendo seus melhores braços seculares. Este era o verdadeiro ponto de 
embate e foi, de fato, a razão das freqüentes explosões nervosas do Vaticano.

Outros conflitos surgiram em relação aos bispos franceses, considerados por Roma como 
excessivamente republicanos. Finalmente o governo francês pôs um fim em 29 de julho de 1904 
às  "relações  que  se  tornaram  anuladas  pela  Santa  Sé".  A quebra  de  relações  diplomáticas 
fatalmente levaria, logo em seguida, à separação da Igreja e do Estado. "Achamos normal, hoje 
em dia", escreveu Adnen Dansette, "que a França mantenha relações diplomáticas com a Santa 
Sé e que o Estado e a Igreja vivam em regime de separação. As relações diplomáticas são 
necessárias, pois a França deve ser representada onde tenha interesses a defender, além de 
qualquer consideração doutrinária. A separação é necessária, pois em uma democracia fundada 
sobre a soberania de um povo dividido por várias crenças, o Estado só deve à Igreja a liberdade". 
O autor acrescenta: "Pelo menos, esta é a opinião geral".

Nós só temos a concordar com essa opinião razoável, sem esquecer, é lógico, que o papado 
nunca avalizaria tal coisa. A Igreja Romana nunca deixou de proclamar sua proeminência sobre a 
história  civil,  através  de  sua  própria  história,  e  pela  vontade  de  ser  capaz  de  se  impor 
abertamente em tempos recentes, fez o máximo para se implantar com a ajuda de seu exército 
secreto, a Companhia de Jesus. Além disso, foi naquela época que o padre Wemz, o prior dessa 
Ordem, escreveu: "O Estado está sob a jurisdição da Igreja; assim, a autoridade secular está, na 
verdade, sob o jugo da autoridade j eclesiástica e esta tem que ser obedecida".

Essa é a doutrina desses campeões intransigentes da teocracia^ conselheiros e executores 
de  suas  próprias  ordens,  que  se  fizerar  indispensáveis  ao  Vaticano,  tanto  que  hoje  seria 
absolutament^ impossível distinguir a menor diferença entre o "Papa Negro" e "Papa Branco"; 
eles são praticamente o mesmo.

Conforme podemos ver, o papado tinha feito tudo o que era necessário para implantar essa 
convicção. Além disso, o monsenhor Fruhwirth disse em 1914: 'A Alemanha é a base sobre a qual 
o Santo Papa pode e deve estabelecer grandes esperanças".

Quando nos referimos à política do Vaticano, simplesmente queremos dizer a política dos 
jesuítas. Juntamente com muitos outros observadores qualificados, o abade Fremont admite essa 
verdade, como se segue: "Os jesuítas dominam o Vaticano". Diante da oposição irredutível dos 
jesuítas (todo-poderosos na Igreja) contra a República, o Estado foi obrigado a determinar a Lei 
da Separação, com várias emendas, de 1905 a 1908. Essa lei não se destinava a diminuir a 
riqueza e os bens da Igreja, ou mesmo as construções para culto. Os fiéis poderiam se reunir em 
associações locais, sob a direção de um padre que os liderasse. O que Roma faria?

"Na  encíclica  Vehementer,  de  11  de  fevereiro  de  1906,  Pio  X  condena  o  princípio  de 
separação e o de associações locais. Mas será que ele vai além dos princípios? "Saberemos em 
breve.

Apesar do conselho do episcopado francês, ele rejeitou qualquer acordo em 10 de agosto de 
1906,  na  encíclica  Gravíssimo.  Eis  uma outra  frustração  para  os  católicos  liberais:  "Quando 
penso",  exclama  Brunetiere,  "que  o  que  foi  recusado  pelos  católicos  franceses,  com  certo 
conhecimento de que tal recusa desencadearia uma guerra religiosa em nosso pobre país que 
tanto precisa de paz, acabou sendo aceito pelos católicos alemães, e que as "associações locais" 
têm operado por lá há 30 anos para a satisfação geral,  eu não posso evitar,  na posição de 
patriota e de católico, de sentir muita indignação".

Houve algum problema, de fato, quando um inventário das propriedades eclesiásticas foi feito, 
mas não uma guerra religiosa. Mesmo assim, os ultramontanos estavam provocando confusão. A 
população em geral ficou calma, quando algumas das propriedades da Igreja foram devolvidas ao 



Estado  por  ela  mesma,  que  assim  preferiu  do  que  se  submeter  às  medidas  conciliatórias 
determinadas por lei.

Teria, então, o escritor Brunetiere conseguido compreender plenamente a razão para aquela 
diferença entre os católicos franceses e os alemães, no tratamento dispensado pela Santa Sé? A 
primeira guerra mundial viria a revelar todo o significado disso.

Enquanto os jesuítas tinham efetivamente trabalhado, através do Caso Dreyfus, para dividir o 
povo francês e enfraquecer  o  prestígio  de seu exército,  na Alemanha eles  estavam fazendo 
exatamente o contrário. Bismark, que havia lançado no passado o "Kultur Kampf" contra a Igreja 
Católica,  estava recebendo muitos favores dela.  Isso é o que o autor  católico Joseph Rovan 
também explica: "Bismark será o primeiro protestante a receber a Ordem de Cristo com jóias, 
uma  das  honrarias  máximas  da  Igreja.  O  governo  alemão  autoriza  os  jornais  devotos  a 
publicarem o fato de que o chanceler estaria pronto a apoiar efetivamente as pretensões do papa 
de uma restauração parcial de sua autoridade temporal".

"Em 1886, o Centro (partido católico alemão) estava hostil aos projetos militares apresentados 
por  Bismark.  Leão  XIII  interveio  nos  assuntos  internos  alemães  em  favor  de  Bismark.  Seu 
secretário de Estado escreveu ao núncio de Munique: "Tendo em consideração a próxima revisão 
da  legislação  religiosa  que,  por  termos  razões  para  acreditar,  será  executada  de  forma 
conciliatória,  o Santo Papa deseja que o Centro promova, de todas as formas possíveis,  os 
projetos dos militares".

Isso é o que Joseph Rovan tem a dizer: 'A diplomacia alemã interveio (já é um velho hábito) 
no Vaticano, para fazer com que o papa exercesse a sua influência no Zentrum (partido católico), 
de forma a favorecer os projetos militares. Os católicos alemães falarão sobre a grande "missão 
política" da Alemanha que é, ao mesmo tempo, uma missão moral universal. O Zentrum torna-se 
assim responsável pelo prolongamento de um reino que, entre estrondos que ocultam fraquezas, 
discursos  de  guerra  sobre  armamentos  navais  e  coisas  do  gênero,  acabariam  por  levar  a 
Alemanha para a catástrofe. O Zentrum entra na guerra (de 1914) convencido da honestidade, 
pureza e integridade moral dos líderes de seu país, do acordo dos seus planos e programas com 
os planos da justiça eterna.

O Ciclo Infernal

"Se a guerra começar (...) não procurem a culpa fora do Vaticano, pois ele será o provocador 
oculto"

A Primeira Guerra Mundial

A fúria  levantada no  Vaticano  pela  aliança  franco-russa e  tão  bem comprovada no  Caso 
Dreyfus,  ao  ódio  que  a  união  franco-italiana  incitou  e  que  o  incidente  com  Loubet  prova 
claramente, acrescentou-se um ressentimento ainda mais amargo causado pela Entente Cordiale 
com a Inglaterra. A França tinha firmemente decidido não se opor sozinha ao seu "formidável 
vizinho",  a  Áustria-Hungria.  Os  políticos,  "tão  cegos  e  doentes",  de  acordo  com monsenhor 
Cristiani, eram vistos de forma extremamente desfavorável pelo "santo" catolicismo. Além de pôr 
em perigo o "cuidadoso sangramento" que a França "sem Deus" precisava, esses políticos eram 
um apoio inestimável para a Rússia do cisma; essa ovelha perdida, cujo retorno ao rebanho do 
catolicismo romano nunca tinha deixado de existir  na esperança e no sonho,  apesar  de sua 
realização implicar em uma guerra.

Naquele  momento,  a  Igreja  Ortodoxa  estava  firmemente  implantada  nos  Bálcãs, 
especialmente na Sérvia, onde o Tratado de Bucarest, ao terminar o conflito dos Bálcãs, havia 
feito dela um centro de atração de eslavos do Sul e em particular daqueles que estavam sob o 



jugo da Áustria. Os planos ambiciosos do Vaticano e o imperialismo apostólico dos Hapsburg 
estavam, portanto, em perfeita sintonia, tal como era no passado. Para Roma e para Viena, o 
poder crescente da Sérvia fazia desta um inimigo a derrubar.

Isso  se  torna  efetivamente  claro  em um documento  diplomático  encontrado  nos  arquivos 
austro-húngaros,  o  qual  relata,  para  o  conhecimento  do  ministro  austríaco  Berchtold,  as 
conversações mantidas entre o príncipe Schonburg e o Vaticano, em outubro/ novembro de 1913: 
"Entre outros assuntos discutidos primeiramente com o cardealsecretário de Estado (Merry dei 
Vai), a questão da Sérvia foi levantada, conforme já antecipamos. O cardeal, de início, expressou 
seu contentamento com relação à nossa atitude firme e oportuna tomada nos últimos meses. 
Durante a audiência que tive com Sua Santidade, o Santo Papa, o qual começou a conversa com 
a  menção  dos  passos  enérgicos  tomados  por  nós  em  Belgrado,  ele  chegou  a  fazer  um 
comentário bem característico: "Com certeza, poderia ter sido melhor", disse Sua Santidade, "se 
a Austro-Hungria tivesse punido os sérvios por todos os erros que haviam cometido"

Assim, os sentimentos pró-guerra de Pio X já tinham sido claramente expressos em 1913. 
Não  há  nada  de  surpreendente  nisso,  quando  lembramos  de  quem são  os  inspiradores  da 
política de Roma. "O que é que se esperava dos Hapsburgs? Que punissem a Sérvia, uma nação 
ortodoxa. O prestígio da Austro-Hungria, destes Hapsburgs que, à semelhança dos Bourbons de 
Espanha eram os últimos suportes dos jesuítas, e em especial o prestígio do herdeiro, François-
Ferdinand, o homem deles, havia aumentado muito. Para Roma, o caso tornou-se de importância 
quase religiosa; uma vitória da monarquia apostólica sobre o czarismo poderia ser considerada 
uma vitória de Roma sobre o cisma do Leste".

O caso se arrastava sem maiores conseqüências  em 1913.  Em 28 de junho de 1914,  o 
arquiduque Franco is-Fendinand foi assassinado em Sarajevo. O governo sérvio não teve nada a 
ver com esse crime, cometido por um estudante macedônio, mas essa seria a desculpa perfeita 
para que o imperador François-Joseph começasse com as hostilidades.

"O  conde  Sforza  afirma  que  o  principal  problema  seria  persuadir  François-Joseph  da 
necessidade da guerra.  O conselho do papa e do seu ministro  era  o que poderia  ter  maior 
influência sobre ele". * Esse conselho foi, logicamente, dado ao imperador, sendo do tipo que 
poderia ser esperado desse papa e seu ministro, "pupilo favorito dos jesuítas". Enquanto a Sérvia 
tentava manter a paz, cedendo a todos os pedidos do governo austríaco, o qual havia mandado 
uma nota ameaçadora a Belgrado, o conde Palffy, representante austríaco no Vaticano, fornecia a 
seu ministro Berchtold, em 29 de julho, um resumo das conversas mantidas no dia 27 com o 
cardeal-secretário  de Estado,  Merry dei  Vai.  Essas conversas foram sobre "as  questões que 
estão  afetando  a  Europa  neste  momento".  O  diplomata  negava  com  desprezo  os  rumores 
"fantasiosos"  sobre  a  suposta  intervenção  do  papa,  o  qual  aparentemente  implorava  ao 
imperador para salvar as nações cristãs dos horrores da guerra.

Tendo lidado com essa suposição "absurda", ele expõe a "verdadeira opinião da Cúria", assim 
comunicada  pelo  secretário  de  Estado:  "Seria  impossível  detectar  qualquer  espírito  de 
indulgência e conciliação nas palavras de Sua Eminência. É verdade que descreveu a nota à 
Sérvia como sendo muito severa; ele, entretanto, a aprovava inteiramente. Ao mesmo tempo e 
indiretamente, expressava o desejo de que a Monarquia terminasse com o trabalho. "De fato", 
acrescentou o cardeal, "é uma pena que a Sérvia não tenha sido humilhada muito antes, como 
poderia ter sido feito no passado, sem tantos outros riscos adicionais". Essa declaração reflete os 
desejos  do  papa  que,  durante  os  últimos  anos,  tem  expressado  desgosto  pela  Hungria  ter 
negligenciado a "punição" de seu vizinho perigoso do Danúbio".

Isso seguramente é o oposto dos rumores "fantasiosos" sobre uma intervenção papal  em 
favor da paz. O diplomata austríaco não foi o único a relatar a "verdadeira opinião" do pontífice 
romano e de seu ministro. Um dia antes, em 26 de julho, o barão Ritter, representante comercial 
da Bavária no Vaticano, havia escrito ao seu governo: "O papa concorda que a Áustria esteja 



lidando de forma severa com a Sérvia. Ele não pensa muito a respeito dos exércitos francês e 
russo; sua opinião é de que não poderiam fazer muita coisa em uma guerra contra a Alemanha. 
O cardeal secretário de Estado não vê outro momento, senão agora, para que a Áustria possa 
entrar em guerra".

Conforme  podemos  ver,  a  Santa  Sé  estava  plenamente  consciente  dos  "grandes  riscos" 
representados por um conflito entre a Áustria e a Sérvia; fez, no entanto, tudo o que estava ao 
seu alcance para encorajar a guerra. O "Santo Papa" e seus conselheiros jesuítas não estavam 
preocupados com o sofrimento das "nações cristãs"! Não era a primeira vez que essas nações 
estavam sendo  usadas  para  o  benefício  da  política  romana.  A oportunidade  desejada  havia 
chegado, finalmente, para se usar o braço secular alemão contra a Rússia ortodoxa, a França 
"sem  Deus",  que  precisava  de  um  "sangramento  prolongado"  e,  de  "bonificação",  contra  a 
Inglaterra "herege". Tudo parecia prometer uma guerra "viva e feliz".

Pio X não enxergou os desdobramentos que acabaram por resultar  contra todas as suas 
previsões. Ele morreu no princípio do conflito, em 20 de agosto de 1914. Quarenta anos depois, 
entretanto, Pio XII canonizou este "augusto pontífice", e o Precis d'Histoire Sainte (Resumo da 
História Santa), usado para catecismo paroquial, dedica a ele essas palavras "edificantes": "Pio X 
fez o que pôde para evitar o começo da guerra de 1914 e morreu de angústia ao antever os 
sofrimentos que ela deflagraria".

Se fosse uma comédia, não haveria palavras melhores do que essas! Alguns anos antes de 
1914, Yves Guyot, um verdadeiro "profeta", disse: "Se a guerra começar, ouçam vocês, homens 
que pensam que a Igreja Romana é o símbolo da ordem e da paz: Não procurem a culpa fora do 
Vaticano, pois ele será o provocador oculto, à semelhança da guerra de 1870"

Provocador da calúnia, o Vaticano viria a apoiar os seus "campeões" não menos habilidosos, 
os austro-húngaros, durante toda a guerra. A excursão militar na França, que o kaiser se gabava 
que faria,  foi  detida no Marne e o agressor  voltou à defensiva,  após todos os seus furiosos 
ataques. A diplomacia papal lhe trouxe, no entanto, toda a ajuda possível, e isso não chega a 
surpreender  quando  consideramos  que  a  "Providência  Divina"  parecia  adorar  favorecer  os 
impérios centrais.

O cardeal  Rampolla,  considerado pró-França (e por essa mesma razão afastado do trono 
papal por um veto da Áustria), não se encontrava mais entre aqueles que poderiam se tornar 
papa, pois havia morrido alguns meses antes de Pio X, morte que parece ter sido muito oportuna.

Isso  diz  respeito  à  intervenção  de  "Deus":  Conforme  havia  prometido,  mesmo  antes  da 
votação  acontecer,  o  novo papa,  Benedito  XV,  indicou  o  cardeal  Ferrata  para  secretário  de 
Estado. Mas o cardeal não teve tempo nem mesmo de assumir todas as suas funções. Tendo 
sido empossado no final de setembro de 1914, morreu subitamente em 20 de outubro, vítima de 
uma "terrível indisposição", após saborear um leve refresco.

"Ele  estava  sentado  em  seu  escritório  quando,  de  repente,  ficou  extremamente  doente. 
Desfaleceu como se um relâmpago tivesse caído sobre ele. Os criados correram para ajudar. O 
médico, que havia sido chamado imediatamente, percebeu a gravidade da situação e pediu uma 
junta  médica  urgente.  A  exemplo  de  Ferrata,  ele  já  havia  compreendido  que  não  havia 
esperanças... Implorou para que aquele homem não fosse deixado ali, a morrer no Vaticano. Seis 
médicos  o  examinaram  e  se  recusaram  a  emitir  um  boletim  oficial;  o  que  acabou  por  ser 
publicado não levava nenhuma assinatura".

Ele não sofria de doença ou enfermidades. "O escândalo dessa morte foi tamanho, que uma 
sindicância  não  poderia  ser  evitada.  Descobriram  que  uma  jarra  havia  sido  quebrada  no 
escritório. A presença de vidro moído no açucareiro usado pelo cardeal foi explicada dessa forma 
tão simples. O fato do açúcar ser granulado foi muito útil! A sindicância acabou por aí".



O abade Daniel acrescenta que a partida repentina, alguns dias depois, do criado do cardeal 
morto provocou uma série de comentários, especialmente porque ele tinha aparentemente sido 
criado também de monsenhor. Von Gerlach, antes de seu mestre entrar para as ordens sagradas. 
Esse prelado  germânico,  um famoso espião,  viria  a  fugir  de  Roma em 1916.  Seria  preso  e 
acusado de sabotagem do navio de guerra italiano "Leonardo da Vinci", o qual explodiu na Baía 
de Tarento, levando consigo 21 oficiais e 221 marinheiros. "Seu julgamento foi reaberto em 1919. 
Von Gerlach não se apresentou e foi condenado a 20 anos de trabalhos forçados".

Através do caso desse "camareiro participativo", editor do Osservatore Romano, podemos ter 
uma clara idéia da concepção de mundo das altas esferas do Vaticano. Novamente o abade 
Brugerette  descreve  aos  "assessores  da  Santa  Sé":  "Doutores  ou  eclesiásticos,  eles  não 
desistem diante de nenhum obstáculo em sua luta para conseguir impressionar o clero italiano e 
o mundo católico em Roma, com o respeito e a admiração pelo exército alemão, e o desprezo e 
ódio pela França.

Ferrata, que favorecia a neutralidade, havia morrido no momento exato, e o cardeal Gaspam 
se tornou secretário de Estado; em perfeita sintonia com Benedito XV, fez o seu melhor para 
servir  aos  interesses  dos  impérios  centrais.  "Levando  em  conta  tudo  isso,  não  chega  a 
surpreender que o papa Benedito XV, nos meses seguintes, tenha trabalhado tanto para manter a 
Itália no nível de intervenção que melhor servisse aos jesuítas, amigos dos Hapsburgs".

Charles Ledre, outro autor católico, confirma: "Em duas ocasiões, mencionadas em alguns 
famosos artigos da La Revue de Paris,  a Santa Sé, ao convidar a Itália e posteriormente os 
Estados Unidos a se manterem afastados da guerra, não quis apenas antecipar o final do conflito. 
De acordo com o abade Brugerette, servia aos interesses de nossos inimigos e trabalhava contra 
nós".

As ações dos jesuítas e, portanto, as ações do Vaticano, não eram sentidas apenas na Itália e 
nos Estados Unidos. De qualquer forma e em todos os lugares havia sido favorável a eles. "Não 
se  assustem  de  ver  a  diplomacia  pontificai  ocupada  desde  o  início  em  dificultar  o  nosso 
suprimento de comida e dissuadindo os neutros de se ligarem ao nosso lado, de forma a quebrar 
os laços da Entente. Não se desprezou nada que pudesse ajudar nessa grande empreitada e que 
trouxesse a paz pela fraqueza do aliados.

Ainda havia pior: solicitações por uma paz separada. Entre os dias 2 e 10 de janeiro de 1916, 
alguns católicos alemães foram à Bélgica para pregar (diziam ser em nome do papa) e pedir por 
uma  paz  separada.  Os  bispos  belgas  os  acusaram  de  mentir,  mas  o  núncio  e  o  papa  se 
mantiveram em silêncio... 'A Santa Sé pensou em reunir a França e a Áustria; assim esperava 
fazer a França assinar uma paz separada ou convencê-la de que, com seus aliados, deveria 
negociar uma paz geral. Algumas semanas depois, em 31 de março de 1917, o príncipe Sixto de 
Bourbon deu a famosa carta do imperador Carlos ao presidente da República. Como a manobra 
havia falhado nos lados dos Alpes, tinha de ser tentada em algum outro lugar; na Inglaterra, na 
América e em especial, na Itália... Quebrar as forças temporais da "Entente", de forma a deter os 
ataques  ofensivos,  arruinar  seu  prestígio  moral  para  enfraquecer  sua  coragem  e  levá-la  a 
negociar; essa foi a política de Benedito XV e todos os esforços da sua imparcialidade sempre 
foram e ainda são para nos paralisar".

Isso foi escrito por um famoso católico, Louis Canet; e isto pelo abade Brugerette: "Ficamos 
sabendo somente  quatro  anos depois,  através  das  declarações  de Erzberger,  publicadas no 
Germânia de 22 de abril de 1921, que a proposta de paz defendida pelo papa em agosto de 1917 
havia sido precedida por um acordo secreto entre a Santa Sé e a Alemanha".

Outro ponto interessante é que o diplomata eclesiástico negociador desse "acordo secreto" 
era o núncio em Munique, monsenhor Pacelli, futuro Pio XII. Um de seus apologistas, o jesuíta 



Femesoll, escreveu: "Em 28 de maio de 1917, o monsenhor Pacelli apresentou suas credenciais 
ao rei da Bavária. Fez o que pôde para se envolver com a cooperação de William II e o chanceler 
Bethmann-Holveg.  Em  29  de  junho,  o  monsenhor  Pacelli  foi  solenemente  recebido  pelo 
imperador William II em Kreuznach".

O resultado dessa audiência foi que o futuro papa exerceu por 12 anos as funções de núncio 
em Munique, depois em Berlim, de forma que conseguiu, durante aqueles anos, multiplicar as 
intrigas que acabaram por  derrubar  a  República  Alemã estabelecida após a Primeira  Guerra 
Mundial e preparar a revanche de 1939 ao levar Hitler ao poder. Quando os aliados assinaram o 
Tratado  de  Versailles,  em  julho  de  1919,  estavam  tão  conscientes  do  papel  exercido  pelo 
Vaticano no conflito que este foi cuidadosamente mantido afastado da mesa de conferências. 
Ainda  mais  surpreendente  foi  que  o  Estado  mais  católico,  a  Itália,  insistiu  nessa  exclusão. 
'Através do artigo XV do Pacto de Londres (26 de abril de 1915), que definiu a participação da 
Itália na guerra, o barão Sonnino havia obtido a promessa dos outros aliados de que se oporiam 
a qualquer intervenção do papado nos acordos de paz."

Essa medida era correta, mas insuficiente. Ao invés de aplicar as sanções contra a Santa Sé, 
que bem as merecia por suas implicações no começo da Primeira Guerra Mundial, os vitoriosos 
não fizeram nada para evitar futuras intrigas dos jesuítas e do Vaticano. Estes, 20 anos depois, 
levariam o mundo a uma catástrofe ainda pior, talvez jamais vista.

Preparativos para a Segunda Guerra Mundial

Em 1919, os filhos de Loyola colheram os frutos amargos de sua política criminosa. A França 
não havia sucumbido ao "sangramento prolongado". O império apostólico dos Hapsburgs (que 
eles  tinham  encorajado  a  "punir  os  sérvios")  havia  se  desintegrado,  liberando  os  eslavos 
ortodoxos do jugo de Roma. A Rússia, ao invés de voltar ao rebanho romano, havia se tornado 
marxista, anticlerical e oficialmente ateísta. Quanto à Alemanha invencível, estava mergulhada no 
caos.  A  natureza  arrogante  da  Companhia,  no  entanto,  nunca  consideraria  a  hipótese  de 
confessar um pecado. Quando Benedito XV morreu, em 1922, ela estava pronta a recomeçar 
sobre novas bases. Ou não era ela toda-poderosa em Roma?

Vejamos o que diz Pierre Dominique: "O novo papa Pio XI, que é, de acordo com alguns, um 
jesuíta, tenta remendar as coisas e recuperar a Companhia de Jesus. Enviou o padre jesuíta 
d'Herbigny  para  a  Rússia,  em  uma  tentativa  de  recuperar  tudo  o  que  tenha  sobrado  do 
catolicismo e,  especialmente,  para ver o que poderia  ser feito.  Esperança vaga e grandiosa: 
recuperar ao pontífice o mundo ortodoxo oprimido. Em Roma, existem 39 colégios eclesiásticos, 
cuja fundação marca as datas de grandes contra-ataques; a maior parte deles possui jesuítas em 
sua  direção  ou  trabalhando:  Os  Colégios  Germânico  (1552);  Inglês  (1578);  Irlandês  (1628, 
reestabelecido em 1826); Escocês (1600); Norte-Americano (1859); Canadense (1888); Etíope 
(1919, reconstituído em 1930).

"Pio XI criou o Colégio Russo (Ponteficio Collegio Russo di S Teresa dei Bambino Gesu) e o 
colocou sob a orientação dos jesuítas. Eles também eram responsáveis pelo Instituto Oriental, 
Instituto de São João Damasceno, o Colégio Polonês e, posteriormente, o Colégio Lituano. Não 
seriam para lembrar o padre Possevino, Ivan o Terrível e o falso Dimitri? O segundo dos três 
grandes objetivos durante o tempo de Ignácio tomou o lugar principal. Os jesuítas, novamente, 
foram os agentes inspiradores e executores daquela grande iniciativa"

Na derrota que acabaram de sofrer, os filhos de Loyola conseguiram ainda enxergar o brilho 
de alguma esperança. A Revolução Russa, pela eliminação do czar, protetor da Igreja Ortodoxa, 
não tinha decapitado o grande rival e ajudado a penetração da Igreja Romana? Não se molda o 
ferro  enquanto  ele  ainda  está  quente?  O  famoso  Russicum  foi  criado  e  seus  missionários 
clandestinos levaram as Boas-Novas a este país do cisma.



Um século após a expulsão deles pelo czar Alexander I, os jesuítas novamente retornam à 
conquista do mundo eslavo. Desde 1915, o seu prior era Nalke von Ledochowski. Outra vez, 
Pierre Dominique: 'Alguns dirão que vejo jesuítas em todos os lugares! Sou, no entanto, obrigado 
a indicar a sua presença e as suas ações; dizer que eles estavam por detrás da monarquia de 
Alfonso XIII, cujo confessor era o padre Lopez. Quando a monarquia espanhola acabou e seus 
monastérios e colégios foram incendiados, eles estavam por detrás de Gil  Robles. Quando a 
guerra  civil  explodiu,  estavam  por  detrás  de  Franco.  Em  Portugal,  sustentaram  Salazar.  Na 
Áustria e na Hungria, o imperador Charles, o qual já havia sido destronado três vezes (que papel 
eles  exerceram  nessas  tentativas  de  retomada  do  trono  da  Hungria?  Quem  sabe...).  Eles 
mantinham a cadeira aquecida sem saber muito bem para quem ou para o quê. Os monsenhores 
Seipel, Dolfuss e Schussnig pertenciam às suas fileiras. Sonharam por algum tempo com uma 
grande Alemanha,  a maioria católica,  à qual  os austríacos necessariamente pertenciam: uma 
versão moderna da velha aliança do século XVI entre os Wittelsbach e os Hapsburg.

Na Itália, apoiaram primeiramente Don Sturzo, fundador do Partido popular; depois Mussolini. 
O padre jesuíta Tacchi Ventun, secretário-geral da Companhia, serviu de mensageiro entre Pio XI 
(cujos confessores eram os jesuítas Alissiardi e Celebrano) e Mussolini. "O papa, em fevereiro de 
1929, na época do Tratado de Lateran, chamou Mussolini de "o homem que a Providência nos 
permitiu conhecer". Roma não condenou o que foi chamado de "a agressão etíope" e, em 1940, o 
Vaticano ainda era o amigo sincero de Mussolini. Os jesuítas tinham sua residência secreta lá. 
Dessa residência, avaliavam a Igreja com uma visão fria e calculista de políticos".

Este é um resumo perfeito da atividade jesuíta entre as duas guerras mundiais. A "residência 
secreta" dos filhos de Loyola era o cérebro político do Vaticano. Os confessores de Pio XI eram 
jesuítas;  os de seu sucessor,  Pio XII,  também foram jesuítas e alemães, em boa parte.  Não 
importa que, por causa disso, a trama ficasse evidente: parecia que tudo estava pronto para a 
vingança.

Sob o pontificado de Pio XI, temos apenas o período dos preparativos. O "braço secular" 
germânico, derrotado, havia largado a espada. Enquanto o Vaticano esperava que a Alemanha 
voltasse a tomar a espada nas mãos, na Europa estava sendo preparado um campo digno para 
suas façanhas futuras, obstruindo o surgimento da democracia.

A Itália foi o primeiro campo de ação. Lá existia um líder socialista barulhento, o qual reunia 
ex-funcionários públicos em torno de si. Demonstrava uma doutrina aparentemente intransigente, 
mas era ambicioso e suficientemente lúcido para compreender quão precária era sua posição, 
apesar de sua arrogância extravagante. A diplomacia jesuíta logo o trouxe para seu lado.

Fraçois Charles-Roux, embaixador francês no Vaticano, diz: Quando o Duce era um simples 
deputado, o cardeal Gaspam, secretário de Estado, teve um encontro secreto com ele. O líder 
fascista tinha concordado imediatamente que o papa deveria exercer uma soberania temporal 
sobre uma parte de Roma. Quando me relatou essa entrevista, o cardeal Gasparri concluiu: Com 
esta promessa, tive a certeza que, se este homem subisse ao poder, nós o sucederíamos. Não 
mencionarei seu relatório de negociações entre os agentes secretos de Pio XI e Mussolini...".

Esses agentes secretos, sendo o principal deles o padre jesuíta Tacchi Venturi,  realizaram 
plenamente sua missão.

Não se surpreendam ao saberem que o padre era o secretário da Companhia de Jesus e 
confessor de Mussolini ao mesmo tempo. De fato, ele era "instruído" a fazer essas "adulações" 
ao líder fascista pelo prior da Ordem, Halke von Ledochowski, conforme nos diz Gaston Gaillard 
(22): "A 26 de novembro de 1922, o Parlamento elegeu Mussolini por 306 votos contra 116 e, no 
encontro, podia-se ver o grupo católico Don Sturzo, supostamente democrata cristão, votando de 
maneira unânime a favor do primeiro governo fascista" .



Dez anos  depois,  a  mesma manobra  levou  a  um resultado  semelhante  na  Alemanha.  O 
Zentrum católico de monsenhor Kass assegurou, por sua votação maciça, a ditadura do nazismo.

A Itália tinha sido, em 1922, o campo de testes para a nova fórmula do conservadorismo 
autoritário:  o  fascismo mascarado,  quando as  condições locais  assim o  exigiam,  com algum 
pseudo-socialismo.  A partir  de então,  todos os esforços dos jesuítas  do Vaticano tinham por 
objetivo espalhar essa "doutrina" na Europa, cuja ambigüidade era muito familiar.

Ainda hoje, o colapso do regime de Mussolini, a derrota e as ruínas não foram suficientes para 
desacreditarem,  diante  dos  democratas  cristãos  italianos,  o  ditador  megalomaníaco  imposto 
sobre seu país pelo Vaticano. Negado apenas "da boca para fora", seu prestígio continua intacto 
nos corações dos sacerdotes.

Quando  Roma  sediou  as  Olimpíadas,  em  1960,  a  impresa  publicou:  "Decidimos  que  os 
visitantes que vêm a Roma para os Jogos Olímpicos verão o obelisco de mármore erguido por 
Benito Mussolini para sua própria glória, pois este domina, da beira do Tiber, o estádio olímpico. 
O memorial de 33 metros de altura leva a inscrição: "Mussolini Dux" 6 é decorado com mosaicos 
e inscrições que louvam o fascismo. A frase "Vida longa ao Duce" é repetida mais de cem vezes 
e o slogan "Muitos inimigos significam muita honra" também. O monumento tem, em cada lado, 
blocos  de  mármore  que  comemoram  os  principais  eventos  do  fascismo,  da  fundação  da 
publicação  Popolo  d'Itália  por  Mussolini,  até  o  estabelecimento  do  curto  império  fascista,  e 
incluindo a guerra na Etiópia. O obelisco seria coroado com uma estátua gigantesca de Mussolini, 
com quase cem metros de altura, mas o regime caiu antes que esse estranho projeto pudesse 
ser acabado. Após um ano de polêmica, o governo de Segni decidiu que o obelisco do Duce 
deveria permanecer".

A guerra,  o sangue que jorrou,  as lágrimas e as ruínas não importavam.  Eram detalhes, 
pequenas manchas no monumento erguido para a glória  do "homem que a Providência  nos 
permitiu conhecer", conforme o decreveu Pio XI. Nenhuma falta, erro ou crime pode apagar seu 
principal  mérito:  o  fato  de  ter  restabelecido  o  poder  temporal  do  papa,  ter  proclamado  o 
catolicismo romano como sendo a religião oficial do Estado, e ter dado ao clero, através de leis 
que ainda hoje vigoram, poder absoluto sobre a vida da nação.

É para atestar isto que o obelisco de Mussolini deve permanecer no coração de Roma, para 
benefício  dos  turistas  estrangeiros  que  olham com admiração  ou  ironia,  e  na  esperança  de 
tempos melhores que permitiriam a construção da estátua de cem metros de altura, enaltecendo 
o campeão simbólico do Vaticano.

O Tratado de Lateran, pelo qual Mussolini demonstrou sua gratidão ao papado, concedia à 
Santa Sé, além do pagamento de um bilhão e 750 milhões de libras (mais de 300 milhões de 
dólares!),  a soberania temporal  sobre'o território  da cidade do Vaticano.  Monsenhor Cristiani, 
prelado  de  "Sua  Santidade",  explica  o  significado  desse  evento:  "Com  absoluta  certeza,  a 
Constituição da Cidade do Vaticano era uma questão de primeira ordem no estabelecimento do 
papado como um poder político".

Não vamos perder tempo tentando em vão conciliar esta confissão explícita com a frase tão 
ouvida de que "a Igreja Romana não se envolve com política". Só vamos apontar para a posição 
única e singular no mundo de um Estado que é secular e sagrado, de natureza ambígua também, 
e as conseqüências dessa posição.

Quais são os truques habilidosos dos jesuítas usados por esse poder que, dependendo das 
circunstâncias, faz uso do seu caráter temporal ou espiritual, para se isentar de todas as regras 
definidas pelas leis internacionais? As próprias nações se deixaram levar por esses truques e, 
assim procedendo, favoreceram a penetração deles em suas sociedades, dentro do "cavalo de 
Tróia" do clericalismo. "O papa parecia se identificar demais com os ditadores", escreveu Fraçois 



Charles Roux, embaixador francês no Vaticano. Poderia ser diferente, se a própria Santa Sé era 
responsável por ter levado esses homens ao poder?

Mussolini, o protótipo, inaugurou a série de homens "providenciais", esses empunhadores de 
espada que preparariam a vingança contra a derrota sofrida na Primeira Guerra Mundial.  Da 
Itália,  onde havia prosperado tão bem sob o cuidado do padre jesuíta Tacchi  Venturi  e seus 
auxiliares, o fascismo foi logo exportado para a Alemanha.

"Hitler recebeu seu ímpeto de Mussolini; o ideal dos nazistas era o mesmo da Itália... Desde 
que Mussolini subiu ao poder, todas as simpatias foram dirigidas para a Alemanha. Em 1923, o 
fascismo se integrou ao nacional-socialismo; Mussolini ficou amigo de Hitler, a quem forneceu 
braços  e  dinheiro".  Naquela  época,  o  monsenhor  Pacelli,  futuro  Pio  XII  e  então  o  melhor 
diplomata da Cúria, era o núncio em Munique, capital da católica Bavária. Lá, o começo do futuro 
ditador nazista irrompeu. Ele também era católico, tal qual a maior parte de seus seguidores. 
Daquela  província,  berço  do  nazismo,  Maurice  Laporte  nos  diz:  "Os  seus  dois  inimigos  se 
chamavam protestantismo e Democracia".

A angústia da Prússia era, portanto, compreensível. "É fácil imaginar qual o tipo de cuidado 
especial que o Vaticano dispensava à Bavária, onde o nacional-socialismo de Hitler recrutava seu 
mais forte contingente"

Tomar da Prússia "herege" o controle do braço secular alemão e transferi-lo para a católica 
Bavária era um fantástico sonho! Monsenhor Pacelli envidou todos os esforços para conseguir 
isso, agindo em comunhão com o líder da Companhia de Jesus. 'Após a Primeira Guerra (1914-
1918), o prior dos jesuítas, Halke von Ledochowski, tinha concebido um plano vasto: a criação, 
com ou sem imperador Hapsburg, de uma federação de nações católicas na Europa Central e no 
Leste:  Áustria,  Eslováquia,  Boêmia,  Polônia,  Hungria,  Croácia  e,  logicamente,  Bavária.  "Este 
novo Império Central teria de lutar em duas frentes: no lado oriental, contra a União Soviética; no 
lado ocidental, contra a Prússia, a Grã-Bretanha protestante e a França republicana e rebelde. 
Naquele momento, o monsenhor Pacelli,  futuro Pio XII, era o núncio em Munique, depois em 
Berlin, e um amigo íntimo do cardeal Faulhaber, principal colaborador de Ledochowski. O plano 
deste último era o sonho de juventude de Pio XH".

Seria realmente apenas um sonho de juventude? A "Mittel-Europa" que Hitler estava tentando 
organizar  era muito  semelhante  àquele  plano,  exceto pela  presença,  naquele  bloco,  de uma 
Prússia luterana, uma minoria não muito perigosa, e as reconhecidas áreas de influência (talvez 
temporárias) que pertenciam à Itália. Era o plano de Ledochowski, adaptado às necessidades do 
momento, que o Fuhrer estava tentando seguir, sob o patrocínio da Santa Sé, com a ajuda de 
Franz von Papen, camareiro secreto do papa, e do monsenhor Pacelli.

François Charles-Roux escreve: "Durante a época contemporânea a política mundial sentiu a 
intervenção católica mais do que durante o ministério de monsenhor Pacelli".

Joseph Roven esclarece:  'Agora,  a  Bavária  católica  vai  receber  e  proteger  todos  os  que 
semearam problemas, todos aqueles confederados e assassinos de Saint-Vehme". Dentre esses 
agitadores, a escolha dos "regeneradores" da Alemanha recaiu sobre Hitler, que estava destinado 
a vencer sobre os "erros democráticos" com o estandarte do "Santo Papa".

É óbvio; ele era católico. "O regime nazista é como um retorno ao governo da Alemanha do 
Sul. Os nomes e as origens de seus líderes demonstram isso: Hitler é especificamente austríaco; 
Goering é bávaro; Goebbels vem do Reno, e assim por diante".

Em  1924,  a  "Santa  Sé"  assinou  um  tratado  com  a  Bavária.  Em  1927,  podemos  ler  na 
Cologne's Gazette: "Pio XI é certamente o mais germânico dos papas que já sentou no trono de 
São  Pedro".  Seu  sucessor,  Pio  XII,  viria  roubar  esse  título.  Por  enquanto,  o  encontramos 
seguindo sua carreira diplomática (ou melhor, carreira política) nessa Alemanha pela qual, como 
chegou a dizer mais tarde a Ribbentrop, "ele sempre teria uma afeição especial".



Promovido a núncio em Berlim, trabalhou com Franz von Papen pela destruição da República 
de Weimar. Em 20 de julho de 1932, um estado de sítio foi proclamado em Berlim e os ministros 
expulsos "manu militari". Seria o primeiro passo em direção à ditadura hitleriana. Novas eleições 
foram preparadas para estabelecer o sucesso dos nazistas.

"Com a aprovação de Hitler, Goering e Strasser entraram em contato com monsenhor Kaas, 
líder do partido de centro católico".

O cardeal Bertram, arcebispo de Breslau e primaz da Alemanha, declarava: "Nós, cristãos e 
católicos, não reconhecemos nenhuma religião ou raça". À semelhança de tantos outros bispos, 
ele tentou alertar os fiéis contra "o ideal pagão dos nazistas". Obviamente, o cardeal não havia 
compreendido a política papal,  mas logo teria  leumas lições sobre o assunto.  O Mercure de 
France apresentou urn excelente estudo em 1934: "No início de 1932, os católicos alemães não 
consideravam  que  tivessem  perdido  a  causa  mas,  na  primavera,  seus  líderes  pareciam  de 
alguma forma indecisos: Ficaram sabendo que "o papa estava pessoalmente a favor de Hitler".

"Que Pio XI era simpatizante de Hitler é algo que não nos surpreende. Para ele, a Europa 
poderia se estabelecer apenas pela hegemonia alemã. O Vaticano havia pensado em mudar o 
centro de gravidade do Reich, através de Anschluss, por muito tempo, e a Companhia de Jesus 
estava  trabalhando  abertamente  com  este  fim  (o  plano  de  Ledochowski),  especialmente  na 
Áustria.  Sabemos o quanto Pio XI dependia da Áustria para realizar o que chamava de "seu 
triunfo político". O que deveria ser evitado era a hegemonia da Prússia protestante, tanto quanto 
o Reich ser o único dominador da Europa... um Reich teria de ser reconstruído onde os católicos 
fossem maioria.

"Em março de 1933, os bispos alemães se reuniram em Fulda, debatendo sobre as vantagens 
que o discurso de Hitler produziu em Potsdam, declarando: "Temos de admitir que o mais alto 
representante do governo do Reich, que ao mesmo tempo era o cabeça do movimento nacional-
socialista, tem feito públicas e solenes declarações sobre a inviolabilidade da doutrina católica e 
seu trabalho, reconhecendo os imutáveis direitos da Igreja...

"Von Papen viveu para Roma; este homem, cujo passado é obscuro, veio a ser um piedoso 
peregrino, com a missão de concluir a Concordata (para uma Alemanha totalitária) com o papa. 
Ele também teria de trabalhar em favor de aberturas para Mussolini em direção ao Vaticano.

De fato, muitos acontecimentos, em ambos os países: na Itália,  o partido católico de Don 
Sturzo encaminhou a ascensão de Mussolini ao poder; na Alemanha, o Zentrum do monsenhor 
Kaas fez o mesmo Para Hitler e, em ambas ocasiões, a Concordata selou o pacto.

M. Joseph Rovan admite o seguinte: 'Agradecemos a Von Papen deputado do Zentrum desde 
1920 e dono do Germânia, publicação oficial do partido. Hitler chegou ao poder em 30 de janeiro 
de 1933".

O catolicismo político alemão,  ao invés de se tornar  democrata cristão,  foi  eventualmente 
composto para conferir amplos poderes a Hitler, em 26 de março de 1933. Para votar a favor de 
amplos  poderes,  uma  maioria  de  dois  terços  era  necessária  e  os  votos  do  Zentrum  foram 
indispensáveis para a sua obtenção".

O mesmo autor acrescenta: "Na correspondência e declarações dos dignatários eclesiásticos, 
sempre encontraremos, sob o regime nazista, a aprovação ardorosa dos bispos".(36) Tal fervor é 
facilmente explicado quando lemos o seguinte de Von Papen: "Os termos gerais do Tratado eram 
mais favoráveis do que todos os outros acordos similares assinados pelo Vaticano, e o chanceler 
Hitler  me  pediu  para  assegurar  ao  secretário  de  Estado  papal  (cardeal  Pacelli)  que  ele 
amordaçaria o clã anticlerical imediatamente".



Esta não era uma promessa vazia. Naquele mesmo ano (1933), além do massacre de judeus 
e assassinatos perpetrados pelos nazistas, havia 45 campos de concentração na Alemanha, com 
40 mil prisioneiros de diversas opiniões políticas mas, principalmente, liberais.

Franz Von Papen, o camareiro secreto do papa, definiu perfeitamente o profundo significado 
do pacto entre o Vaticano e Hitler, por esta frase digna de ser reproduzida: "O nazismo é uma 
reação cristã contra o espírito de 1789".

Em  1937,  Pio  XI,  sob  pressão  da  opinião  pública,  "condenou"  as  teorias  raciais  como 
incompatíveis com a doutrina católica e seus princípios, no que seus apologistas curiosamente 
chamam de a "terrível" encíclica Mit brennender Sorge. O racismo nazista é condenado, mas não 
Hitler, seu promotor: "Distinguio". E o Vaticano tomou cuidado em não denunciar o "vantajoso" 
tratado concluído quatro anos antes, com o Reich nazista. Enquanto a cruz de Cristo e suástica 
estavam cooperando na Alemanha, Benito Mussolini seguiu para a conquista da Etiópia, com a 
bênção do "Santo Papa".

"O Soberano Pontífice não havia condenado a política de Mussolini e havia deixado o clero 
italiano absolutamente livre para cooperar com o governo fascista. Os sacerdotes, dos padres de 
humildes sapatos aos cardeais, falavam em favor da guerra. "Um dos mais incríveis exemplos 
veio do cardeal-arcebispo de Milão, Alfredo Ildefonso Schuster, jesuíta, o qual chegou ao ponto 
de chamar esta campanha de "uma cruzada católica".

'A  Itália",  esclareceu  Pio  XI,  pensa  que  essa  guerra  é  justificada  por  causa  de  uma 
necessidade premente de expansão". Dez dias depois, quando falava a uma platéia de membros 
das Forças Armadas, Pio XI expressou o desejo de que as necessidades legítimas de uma nação 
grande e nobre (da qual ele mesmo descendia e assumia isso), fossem satisfeitos"

A agressão fascista contra a Albânia, numa sexta-feira de 1939, teria a mesma compreensão, 
como nos conta Camille Cianfarra: 'A ocupação italiana da Albânia foi muito vantajosa para a 
Igreja. De uma população de um milhão de albaneses, que se tornaram súditos italianos, 68% 
eram muçulmanos, 20% ortodoxos-gregos e apenas 12% católicos-romanos. Do ponto de vista 
político, a anexação do país por um poder católico certamente melhoraria a posição da Igreja e 
agradaria ao Vaticano".

Na Espanha, o estabelecimento da República ainda era sentido pela Cúria Romana como 
sendo uma ofensa pessoal: "Nunca ousei mencionar a questão espanhola a Pio XI", escreveu 
François  Charles-Roux.  "Ele  provavelmente  teria  me  lembrado  que  os  interesses  da  Igreja, 
naquela grande e histórica terra da Espanha, era uma questão exclusivamente para o papado". 
Assim, esse "campo de caça protegido" acabou sendo abastecido com um ditador semelhante 
àqueles que haviam sido bem sucedidos na Itália e na Alemanha. A aventura do general Franco 
só começou no meio de julho de 1936, mas em 21 de março de 1934 o Pacto de Roma havia 
sido selado entre Mussolini e os líderes dos partidos reacionários da Espanha, sendo que um 
deles era Goicoechea, líder da Renovação Espanhola. Por esse pacto, o Partido Fascista Italiano 
assumia abastecer os rebeldes com dinheiro, armas, soldados e munição.

Sabemos que eles chegaram a fazer mais ainda do que prometeram, e que Mussolini e Hitler 
continuaram a abastecer a rebelião espanhola com material, aviação e "voluntários". Quanto ao 
Vaticano, esquecendo-se de seu próprio princípio de que os fiéis deveriam respeitar o governo 
estabelecido, pressionou a Espanha com ameaças. O papa excomungou os chefes da República 
Espanhola e declarou guerra espiritual  entre a Santa Sé e Madrid. Editou, então, a encíclica 
Dilectissimi Nobis. O arcebispo Goma, novo primaz da Espanha, declarou a guerra civil".

Os prelados de "Sua Santidade" aceitaram os horrores desse conflito fratricida com alegria, e 
o monsenhor Gomara,  bispo de Cartagena,  interpretou de forma admirável  seus sentimentos 
apostólicos quando disse: 'Abençoados são os canhões se, nas brechas que abrem, o Evangelho 
chegar a ser espalhado!"



O Vaticano chegou até a reconhecer o governo de Franco, em 3 de agosto de 1937, vinte 
meses antes do fim da guerra civil. A Bélgica também contou com a atenção da Ação Católica 
que  era,  nem  é  preciso  dizer,  uma  organização  eminentemente  ultramontana  e  jesuítica.  O 
terreno  havia  sido  preparado  para  a  invasãodo  Exército  do  Fuhrer!  Assim,  sob  a  pretensa 
"renovação  espiritual",  o  evangelho  hitlerista  fascista  era  diligentemente  pregado  ali  pelos 
jesuítas, monsenhor Picard, padre Arendt, padre Foucart e outros. Um jovem belga, vítima deles 
à semelhança de muitos outros, testifica isso: "Naquela época, todos estávamos obcecados com 
um tipo  de  fascismo.  A Ação  Católica,  à  qual  eu  pertencia,  era  claramente  simpatizante  do 
fascismo italiano. O monsenhor Picard proclamava dos púlpitos que Mussolini era um gênio e que 
desejava  muito  a  chegada  de  um ditador...  Organizavam-se  peregrinações  para  desenvolver 
contatos com a Itália e o fascismo. Quando, com 300 alunos, fui à Itália, todos em nossa volta 
para casa nos saudámos à italiana e cantamos a Giovineza".

Outra testemunha diz: 'Após 1928, o grupo de Leon Degrelle colaborava regularmente com o 
monsenhor  Picard.  Este  contou  com  sua  ajuda  para  uma  missão  particularmente  especial: 
administrar uma editora dentro da Ação Católica, que recebeu um nome que ficaria famoso: Rex. 
As  exigências  por  um  novo  regime  se  multiplicavam.  Os  resultados  dessa  propaganda  na 
Alemanha eram observados com muito interesse.

Em outubro de 1933, um artigo no Vlan lembrava que os nazistas eram apenas sete em 1919, 
e  que  Hitler  nada  mais  deu,  além  do  talento,  para  a  publicidade.  Fundada  em  princípios 
semelhantes,  a  equipe  "rexista"  iniciava  um  programa  de  propaganda  ativa  no  país.  Suas 
reuniões logo começaram a atrair algumas centenas, depois milhares de participantes".

É claro que Hitler havia trazido ao recente nacional-socialismo o mesmo que Mussolini trouxe 
ao fascismo, muito mais que o talento para a publicidade: o apoio do papado! Não sendo mais 
que uma pálida sombra desses dois, Leon Degrelle, líder do "Christus Rex", era beneficiário do 
mesmo apoio, mas para um propósito bem diferente, pois seu trabalho seria o de abrir o país ao 
invasor.

Raymond de Becker  diz:  "Eu colaborei  com a Avant  Garde.  Esta publicação (editada por 
Picard) tinha como objetivo quebrar os laços que uniam a Bélgica, a França e a Inglaterra".

Sabemos como foi  rápida a vitória  do Exército  alemão sobre a defesa belga,  traída pela 
"quinta coluna" do clero. Talvez lembremos também que o apóstolo do "Christus Rex", em um 
uniforme  alemão,  foi  "lutar  no  front  do  Leste",  acompanhado  de  muita  publicidade  e  como 
dirigente  de  sua  "Waffen  SS",  recrutada  principalmente  entre  a  juventude  da  Ação  Católica. 
Depois, uma oportuna retirada lhe deu condições de chegar à Espanha. Antes disso, porém, deu 
vazão total aos seus sentimentos "patrióticos" pela última vez.

Maurice de Behaut escreveu: "Dez anos atrás (em 1944), o porto de Anvers, o terceiro mais 
importante do mundo, caiu quase intacto nas mãos das tropas britânicas. No momento em que a 
população começava a vislumbrar o fim dos sofrimentos e privações, a mais diabólica invenção 
nazista caiu sobre eles: as bombas aéreas VI e V2. Esse bombardeio, o mais longo da História, 
durou quase seis meses, dia e noite, cuidadosamente escondido, sob as ordens do comando 
central dos aliados. Esta é a razão pela qual ainda hoje o martírio das cidades de Anvers e Liege 
é totalmente ignorado. Na véspera do primeiro bombardeio (12 de outubro), algumas pessoas 
ouviram na Rádio Berlin os comentários alarmantes do traidor "rexista" Leon Degrelle: "Pedi a 
meu Fuhrer", exultava, "20 mil bombas aéreas. Elas castigarão um povo idiota. Prometo a vocês 
que farei de Anvers uma cidade sem porto ou um porto sem cidade". "Daquele dia em diante, o 
ritmo dos bombardeios iria se acentuar; as catástrofes e os desastres seriam as conseqüências, 
enquanto  o traidor  Leon Degrelle  ficava prometendo na Rádio  Berlin  cataclismas ainda mais 
terríveis"



Essa foi a despedida de sua pátria desse produto monstruoso da Ação Católica. Um pupilo 
obediente do monsenhor Picard (jesuíta), padre Arendt (jesuíta), etc. O chefe do "Christus Rex" 
seguiu estritamente as regras papais. "Os homens da Ação Católica", escreveu Pio XI, "falhariam 
em seus encargos se, assim que a ocasião permitisse, não tentassem dirigir a política de sua 
província  e  de  seu  país".  Leon  Degrelle  cumpriu  sua  função  e  o  resultado,  como  podemos 
observar,  foi  proporcional  à  sua  devoção.  Lemos  no  livro  de  Raymond de  Becker:  "A Ação 
Católica havia encontrado na Bélgica homens excepcionais para orquestrar seus temas, como o 
monsenhor Picard (o mais importante) e o cônego Cardjin, fundador do movimento jocista, um 
homem de temperamento quente e visionário".

Este último, em especial,  chegou a jurar que nunca "viu ou ouviu" seu companheiro Leon 
Degrelle.  Assim sendo,  estes dois  líderes da Ação Católica  belga,  ambos trabalhando sob o 
controle do cardeal Van Roey, aparentemente nunca se conheceram! Mas que tipo de "milagre" é 
esse?  Claro,  o  antigo  cônego  não  nos  contaria  qual  é.  Desde  então,  ele  foi  elevado  a 
"monsenhor" por Pio XII e diretor dos movimentos jocistas do mundo inteiro.

Outro "milagre": o monsenhor Cadijn também nunca se encontrou com o líder de péssima 
reputação  dos  "Rex"  durante  o  Congresso  descrito  por  Degrelle:  "Lembro-me  do  grande 
congresso da Juventude Católica em Bruxelas, em 1930. Eu estava atrás do monsenhor Picard, 
que por sua vez estava ao lado do cardeal Van Roey. Cem mil jovens marcharam atrás de nós, 
por duas horas, aplaudindo as autoridades religiosas que se reuniam sobre a plataforma". Pois 
então onde é que se escondia o líder dos jovens católicos, cujas tropas estavam tomando parte 
naquela gigantesca marcha? Será que,  por um decreto especial  da "Providência",  estes dois 
homens foram condenados a tropeçar  um no outro e nunca se viram,  tanto nas plataformas 
oficiais quanto nos centros da Ação Católica que eles freqüentavam tão assiduamente?

Monsenhor  Cardijn,  jesuíta,  ainda  vai  mais  longe.  Chega  a  fingir  que  também  lutou 
"verbalmente" contra o "rexismo". Realmente, essa Ação Católica era uma organização peculiar! 
Não  só  os  líderes  de  seus  dois  principais  "movimentos"  -  "Juventude  Católica"  e  "Rex"  - 
brincavam de esconde-esconde nos corredores, mas também um deles poderia dizer que "lutava" 
contra o que o outro fazia com o pleno consentimento da "hierarquia"! Este fato não pode ser 
negado:  "Degrelle  foi  levantado  à  direção  do  "Rex"  pelo  próprio  monsenhor  Picard,  sob  a 
autoridade do cardeal Van Roey e o núncio apostólico monsenhor Micara. Assim, de acordo com 
o monsenhor Cardijn, ele desaprovava incisivamente as ações de seu colega na Ação Católica, 
sob a tutela, tal qual ele próprio, do primaz da Bélgica e, sem nenhuma consideração pelo núncio, 
seu "protetor e amigo reverenciado", de acordo com Pio XII".

Esta  declaração  é  bastante  grave.  Ficamos  ainda  mais  alarmados  com  ela  quando 
examinamos qual foi a atitude, após a invasão de Hitler à Bélgica, daqueles que são como o 
monsenhor Cardijn e seus associados e que, "repudiavam" Degrelle e o "rexismo".

Em um livro  (posteriormente  "revisado"  quando da  sua  edição),  o  líder  dos  "Rex"  trouxe 
lembranças,  como podemos ver e, para o nosso conhecimento,  o que foi  dito por ele nunca 
chegou a ser refutado: "Sendo um cristão fervoroso e habituado às interpretações do espiritual e 
do  temporal,  não  pensaria  em  colaborar  (com  Hitler)  sem  antes  consultar  as  autoridades 
religiosas de meu país. Tinha solicitado uma entrevista com Sua Eminência, o cardeal Van Roey. 
O cardeal me recebeu de forma amigável, no palácio episcopal de Malines. Ele estava tomado 
por um fanatismo total e absoluto. Se tivesse vivido alguns séculos antes, teria, enquanto cantava 
a "Magnificat", colocado os infiéis na ponta da espada, queimado ou deixado ficar nos calabouços 
dos conventos as ovelhas não muito obedientes de seu rebanho. Como estamos no século XX, 
só tem seu bastão episcopal, mas mesmo assim faz com que realize um grande trabalho. Para 
ele, tudo era importante desde que servisse aos interesses da Igreja. Se era algo bom, apoiava, 
mas qualquer coisa ruim, ele destruía.



A Igreja tinha tantos canais de serviços: suas obras, festas, jornais, cooperativas agrícolas 
(Boerenbond) e instituições bancárias,  os quais asseguravam o poder temporal  da instituição 
divina... "E agora, posso dizer honestamente que este era o sentido dos comentários do cardeal: 
"A colaboração era uma coisa adequada a ser feita; a única que uma pessoa sensata deveria 
fazer. Durante toda a entrevista, ele nem mesmo considerou que aquela atitude não devesse ser 
tomada. Para o cardeal, no outono de .1940 a guerra já estaria acabada. Ele sequer mencionou o 
nome "inglês" ou supôs que uma recuperação aliada fosse viável... O cardeal não acreditava que, 
politicamente, qualquer coisa fosse possível, além da colaboração... Ele não fazia objeções a 
nenhuma das minhas concepções ou dos meus projetos... Ele poderia ou deveria ter avisado se 
achasse minhas idéias referentes à política sem propósitos,  pois eu tinha ido para obter  seu 
conselho. Antes de partir, o cardeal me deu sua bênção paternal."

Também  outros  católicos,  no  outono  de  1940,  procuraram  pela  grande  torre  de  Saint 
Rombaut. Muitos entraram no palácio episcopal para pedir o conselho do monsenhor Van Roey 
ou de seus assessores,  com relação à moralidade, utilidade ou necessidade de colaboração. 
"Mais  de mil  burgomestres católicos,  todos os secretários  gerais,  apesar  de cuidadosamente 
escolhidos, se adaptaram imediatamente à nova ordem. Todas as boas pessoas na prisão ou 
insultadas  em 1944  devem ter  pensado  em 1940:  O que  Malines  pensa  sobre  isso?  Quem 
poderia  imaginar  que  nem Malines,  nem os  bispos,  nem os padres  tinham sido  capazes de 
descansar suas mentes? Oito de cada dez colaboracionistas eram católicos... Durante aquelas 
semanas decisivas,  por  causa da escolha que tinha  de ser  feita,  Malines  e outros  bispados 
chegaram a  emitir  conselhos  negativos por  escrito  e  oralmente,  a  mim e  a  todos  os  outros 
colaboracionistas.

Apesar de não muito agradável, esta é a pura verdade. A atitude do alto clero católico no 
estrangeiro só podia fortalecer a convicção dos fiéis de que o colaboracionismo era perfeitamente 
compatível com a fé. Em Vichy, os mais altos prelados da França tiveram fotos suas tiradas ao 
lado de Marshal Petain e Pierre Lavai, após a entrevista entre Hitler e Petain. Em Paris, o cardeal 
Baudrillart declarou publicamente que era um colaboracionista. Na própria Bélgica, o cardeal Van 
Roey autorizou um dos mais famosos padres dos Flandres (o intelectual católico mais importante 
da região), o abade Verschaeve, a declarar em 7 de novembro de 1940, durante uma Sessão 
solene  do  Senado  e  na  presença  de  um  general  alemão,  o  presidente  Raeder:  "É 
responsabilidade do Conselho Cultural construir a ponte que unirá os Flandres à Alemanha."

Em 29 de maio de 1940, um dia após a rendição, o cardeal Van Roey descreveu a invasão 
como sendo um tipo de presente dos céus:  "Estejam certos",  escreveu ele,  "de que estão a 
testemunhar  no  momento  uma  intervenção  excepcional  da  Providência  Divina,  a  qual  está 
exibindo seu poder através destes grandes eventos." Assim, após tudo isso, Hitler parecia ser 
nada mais  nada menos que um instrumento  purificador  a  castigar  providencialmente  o povo 
belga".

'Algo semelhante estava acontecendo em outro país (a França), onde éramos constantemente 
lembrados de que "a derrota é mais frutífera que a vitória" como, antes de 1914, quando um 
"sangramento  prolongado"  e  purificador  foi  desejado para a França.  Nessas lembranças que 
caíram no esquecimento (ou melhor, foram jogadas na masmorra), também podemos encontrar 
alguns  detalhes  interessantes  com  relação  a  "Boerenbond",  a  grande  máquina  política  e 
financeira  católica  do  cardeal  Van  Roey,  que  financiava  largamente  a  secção  flamenga  da 
Universidade de Louvain".

"A gráfica Standaard assegurava-se que suas impressoras se mantivessem trabalhando na 
impressão  de  convocações  extremamente  colaboracionistas  de  VN.V  (Vlaamsch  Nationalist 
Verbond). Logo, os negócios começaram a jorrar dinheiro. Sendo 200% católica e pilar da Igreja 
de Flandres, os líderes da Standaard não levariam em consideração o colaboracionismo a menos 



que o cardeal tivesse anteriormente dado sua bênção a isso de forma clara e distina. O mesmo 
foi dito a respeito de toda a imprensa católica".

Todos esses esforços tinham por objetivo a quebra da Bélgica, conforme nos lembra outro 
escritor católico, Gaston Gaillard: "Os católicos flamengos e os católicos autonomistas da Alsácia 
justificavam sua atitude pelo suporte tácito sempre dado pela Santa Sé à propaganda alemã. 
Quando se referiam à carta memorável enviada por Pio XI a seu secretário de Estado, cardeal 
Gaspari, no dia 26 de Junho de 1923, eles foram facilmente convencidos de que a sua política 
tinha  a  aprovação  de  Roma  e,  logicamente,  Roma  não  fez  absolutamente  nada  para  os 
convencer do contrário.  Ou o núncio Pacelli  (futuro Pio XII) não havia habilmente apoiado os 
nacionalistas alemães e encorajado a chamada população "oprimida" da Alta-Silésia? Os planos 
autonomistas da Alsácia, EupenMalmedy e Silésia não haviam recebido a aprovação eclesiástica 
que  nem sempre  era  dada  de  forma  discreta?  Foi,  portanto,  muito  fácil  para  os  flamengos 
esconderem seus feitos contra a unidade da Bélgica atrás das diretivas de Roma"

Também em 1942 o  papa Pio  XII  solicitou  à sua  nunciatura  em Berlim para  enviar  suas 
condolências a Paris, por ocasião da morte do cardeal Baudrillart, querendo dizer com isso que 
considerava a anexação da França do Norte pela Alemanha já um fato. Também confirmou o 
apoio "tácito" sempre dado à expansão germânica pela Santa Sé, e por ele em particular.

Hoje podemos sorrir com desdém quando vemos os jesuítas de "Sua Santidade" sofismarem 
sobre algo tão óbvio e repudiar toda a cumplicidade com a "quinta coluna" que eles próprios 
haviam organizado, e especialmente com Degrelle. A ele (mantido em refúgio seguro, pois sabia 
demais)  podemos dedicar  os famosos  versos de Ovídio:  "Donec eris  feliz,  muitos numerabis 
amicos. Têmpora si fuerint nubila, solus eris". Só podemos rir quando lemos o seguinte de R. R 
Fessard  (jesuíta):  "Em  1916  e  1917,  esperávamos  pelos  reforços  americanos  com  muita 
impaciência! Em 1939 percebemos com tristeza que, mesmo após a declaração de guerra, Hitler 
era visto favoravelmente por uma grande parte da opinião pública americana; e ainda mais pelos 
católicos! Em 1941 e 1942,  ainda ficávamos imaginando se os Estados Unidos iriam ou não 
intervir".

Assim, parece que o "Bom Papa" via os resultados obtidos na América pelos seus próprios 
irmãos  jesuítas  "com  tristeza"!  É  sabido  e  provado  pela  História  que  a  "Frente  Cristã",  um 
movimento católico de oposição à intervenção norte-americana, era dirigida pelo padre jesuíta 
Coughlin, um ilustre hitlerista. 'A esta santa organização não faltava nada e ainda recebia, de 
Berlim, um grande suprimento de material de propaganda, preparado pelo escritório de Goebbels. 
Através de sua publicação Justiça Social  e  transmissões de rádio,  o padre jesuíta  Coughlin, 
apóstolo da suástica, alcançava um grande público. Ele também era responsável por comandos 
secretos nos principais centros urbanos, dirigidos de acordo com os métodos dos filhos de Loyola 
e treinados por agentes nazistas".

Um  documento  secreto  de  Wilhelmstrasse  esclarece  o  seguinte  aspecto:  "Estudando  a 
evolução do anti-semitismo nos Estados Unidos,  observamos que o número de ouvintes das 
transmissões  radiofônicas  do  padre  Coughlin,  famoso  por  seu  anti-semitismo,  excedia  a  20 
milhões"

Será que devemos lembrar que o padre jesuíta Walsh, um agente do papa, diácono da Escola 
de Ciências Políticas da Universidade de Georgetown, era auxiliar da diplomacia americana e um 
dedicado propagandista da política alemã? Naquela época, o prior da Companhia de Jesus era, 
como se fosse por  acaso,  Halke von Ledochowski,  um ex-general  do Exército  austríaco; ele 
sucedeu a Wernz, um prussiano, em 1915.

Fessard  também  se  esqueceu  que  o  La  Croix  escreveu  durante  toda  a  guerra,  e 
especialmente isto: "Não há nada a ganhar com uma intervenção das tropas do outro lado do 



canal e do Atlântico". Também não se lembra deste telegrama de "Sua Santidade" Pio XII: "O 
papa envia sua bênção ao La Croix, a voz do pensamento papal".

Levando-se em conta tanto esquecimento, deveríamos chegar à conclusão que os membros 
da  Companhia  de  Jesus  têm  uma  memória  muito  curta?  Nem  mesmo  seus  inimigos  se 
atreveriam a dizer uma coisa dessas... É melhor dizer que R. P Fessard expressou seus medos 
patrióticos  de  1941-1942  somente  em  1957.  Suas  "meditações  livres"  trouxeram  resultados 
apenas 15 anos depois e ele teve tempo de reler uma certa passagem dos Exercícios Espirituais, 
a qual diz ue "o jesuíta deve estar pronto, se a Igreja assim determinar, a ver 0 branco como 
negro; a concordar com ela, mesmo se os seus sentidos lhe disserem o oposto".

Nesse aspecto, R. P. Fessard parece ser um excelente jesuíta! No dia 7 de março de 1936, 
Hitler  levou a Wehrmacht à região desmilitarizada do Reno,  quebrando, portanto,  o Pacto de 
Locarno.  A11 de março de 1938, era a Anschluss (união da Áustria  e Alemanha),  e a 29 de 
setembro do mesmo ano, em Munique, a França e a Inglaterra tiveram que admitir a imposição 
do Reich de anexação da Sudelândia à Tchecoslováquia. O "Fuhrer" chegara ao poder, graças 
aos  votos  do  Zentrum  católico,  apenas  cinco  anos  antes,  mas  a  maior  parte  dos  objetivos 
cinicamente  revelados  em  "Mein  Kampf"  já  tinham  sido  realizados.  Este  livro,  um  desafio 
insolente  às  democracias  ocidentais,  foi  escrito  pelo  padre jesuíta  Staempfle  e  assinado por 
Hitler. O fato que muitos ignoram é que foi a Companhia de Jesus que aperfeiçoou o famoso 
programa Pan-Germânico definido neste livro, e o "Fuhrer" o endossou.

A Agressão Alemã e os Jesuítas: Áustria, Polônia, jchecoslováquia e Yugoslávia

Vejamos  como  a  Anschluss  foi  preparada:  Primeiro  e  por  um  "providencial"  sincronismo, 
quando Mussolini  assumiu o poder na Itália,  graças a Don Sturzo, jesuíta e chefe do Partido 
Católico, o monsenhor Seipel (jesuíta) tornou-se o chanceler da Áustria. Manteve-se no posto até 
1929, com um intervalo de dois anos e, durante aqueles anos decisivos, levou a política interna 
da Áustria pelos caminhos reacionários do clero. Seus sucessores o seguiram na mesma trilha 
que levaria à absorção daquele país pelo bloco germânico. A repressão sangrenta dos levantes 
operários lhe custaram o apelido de "Keine Mild  Kardinal" (o Cardeal Sem Piedade).

"Nos primeiros dias de maio (1936), Von Papen entrou em negociações secretas com o doutor 
Schussnigg (chanceler austríaco). Trabalhando com o seu ponto fraco, mostrou-lhe como seria 
vantajosa uma reconciliação com Hitler na medida em que os interesses do Vaticano estavam em 
jogo. O argumento pode parecer estranho, mas Schussnigg era muito devoto, e Von Papen, o 
camareiro do papa".

Sem ser surpreendente, foi o camareiro secreto que dirigiu todo o caso que acabou em 11 de 
março de 1938 com a demissão do "santo" Schussnigg (pupilo dos jesuítas), em favor de Seyss-
Inquart, chefe dos nazistas austríacos. No dia seguinte, as tropas alemãs entraram na Áustria e o 
governo  "fantoche"  de  Seyss-lnquart  proclamou  a  união  do  país  ao  Reich.  Esse  evento  foi 
recebido com uma declaração entusiástica do arcebispo de Viena, cardeal Innitzer (jesuíta). A 15 
de março, a imprensa alemã publicou a seguinte declaração do cardeal Innitzer: "Os padres e os 
fiéis devem apoiar sem hesitar o grande Estado alemão, e o Fuhrer cuja luta para estabelecer o 
poder, a honra e a prosperidade da Alemanha está de acordo com os desejos da Providência".

Os jornais imprimiram uma cópia dessa declaração para dissipar qualquer dúvida sobre sua 
autenticidade.  As  reproduções  eram  pregadas  nas  paredes  em  Viena  e  em  outras  cidades 
austríacas.  Innitzer  tinha  escrito,  do  próprio  punho,  as  seguintes  palavras  diante  de  sua 
assinatura: "Und Heil Hitler!" Três dias depois, todo o epis-copado austríaco dirigiu uma carta aos 
seus paroquianos. Os jornais italianos publicaram o texto dessa carta em 28 de março. Era uma 
adesão incondicional ao regime nazista, cujas virtudes eram altamente elogiadas".



O cardeal Innitzer, o mais alto representante da Igreja Romana na Áustria, também escreveu 
em sua declaração: "Convido a todos os chefes de organizações jovens a prepararem sua união 
para organização do Reich alemão".

Conforme podemos ver, o cardeal-arcebispo de Viena não tinha só seguido a seu episcopado, 
aderindo a Hitler com muito entusiasmo, jflas também tinha exortado a juventude "cristã" a ser 
treinada de acordo com os métodos nazistas.

"Esses mesmos métodos haviam sido "oficialmente condenados" na "terrível" encíclica "Mit 
brennender Sorge"! Posteriormente, o Mercure de France observa com razão: "Estes bispos não 
tomaram uma decisão que envolvesse a Igreja como um todo no seu próprio acordo; a Santa Sé 
lhes deu diretivas que eles apenas tiveram de seguir".

Isso é óbvio. Que outras "diretivas",  no entanto,  poderíamos esperar desta Santa Sé que 
levou Mussolini ao poder, da mesma forma que Hitler, Franco e, na Bélgica, criou o "Christus-
Rex" de Leon Degrelle? "Entendemos porque autores ingleses, a exemplo de F. A. Ridley, Secker 
e Warburg, faziam objeções à política de Pio XI, que favorecia movimentos fascistas por todos os 
lados".

Quanto à Anschluss, François Charles-Roux nos conta por que a Igreja estava tão favorável a 
ela: "Oito milhões de católicos austríacos unidos aos católicos do Reich poderiam fazer um corpo 
católico alemão mais capaz de exercer o poder".

A Polônia estava na mesma situação da Áustria, quando Hitler, após tê-la invadido, anexou 
parte dela com o nome de "Terra do Pai". Eram outros tantos milhões de católicos para reforçar o 
contingente alemão sob a obediência a Roma. A Santa Sé só poderia ser a favor de uma coisa 
dessas,  apesar  de  todo  o  seu  amor  pelo  seu  "amado  povo  polonês",  e  não  ficou  de  "cara 
amarrada" ao ver a reagrupação brutal dos católicos na Europa Central, que estava de acordo 
com o plano do prior jesuíta, Halke von Ledechowski.

Os aduladores licenciados do Vaticano continuavam a lembrar aos seus leitores que Pio XII 
"protestava"  contra  a  agressão  na  encíclica  Summi  Pontifícatus.  A  bem  da  verdade,  esse 
documento ridículo era igual aos outros: não chegava a 45 páginas e havia apenas uma frase no 
final que fazia referência à Polônia esmagada por Hitler e essa pequena alusão era um aviso ao 
povo polonês para que rezasse muito à Virgem Maria!

O contraste é chocante entre aquelas palavras de condolências contritas e as páginas de 
adulação dedicadas à Itália fascista e à exaltação do Tratado de Laterano, o qual havia sido 
assinado pela Santa Sé e Mussolini, o colaborador de Hitler que, no momento em que o papa 
estava escrevendo a encíclica, fez um discurso escandaloso, com uma ameaça ao mundo, e que 
começava dizendo: "Liquidata Ia Polônia!"

Quais  são,  realmente,  os  riscos  de  se  usar  esses  álibis  irrisórios,  quando  se  prega  aos 
convertidos? Além disso, quantos deles estavam ansiosos por referências desse tipo? Quando 
estudamos o comportamento do Vaticano nesse caso, o que vemos? Primeiramente, o núncio em 
Varsóvia, monsenhor Cortesi, incitando o governo polonês a ceder em tudo a Hitler: Dantzig, "o 
corredor"  e  os  territórios  onde as minorias  alemãs viviam.  Depois,  quando isso estava feito, 
também vemos o "Santo Papa" emprestar sua ajuda ao agressor, tentando fazer Paris e Londres 
ratificarem a amputação de uma grande parte de sua "amada Polônia". Para aqueles que ficariam 
surpresos  com tal  comportamento  em relação  a  um país  católico,  citaremos  um precedente 
famoso: Após a primeira divisão da Polônia, em 1772, uma catástrofe na qual as intrigas dos 
jesuítas desempenharam um papel importante, o papa Clemente XIV, ao escrever à imperatriz da 
Áustria,  Maria Teresa,  expressou sua satisfação assim:  "A invasão e divisão da Polônia  não 
aconteceram por motivos políticos. Era interessante para o desenvolvimento espiritual da Igreja 
que a Corte de Viena estendesse sua dominação sobre a Polônia tanto quanto fosse possível".



Obviamente, não há nada de novo sob o sol, especialmente no Vaticano. Em 1939 não houve 
necessidade  de  modificar  uma  palavra  sequer  daquela  declaração  cínica,  exceto  "o 
desenvolvimento  espiritual  da Igreja"  Que naquele  momento,  consistia  em vários milhões  de 
católicos  poloneses  se  unindo  ao  Reich.  Esse  fato  explica  facilmente  a  parcimônia  das 
condolências papais na Summi Pontificatus.

Na Tchecoslováquia, o Vaticano fez ainda mais: deu a Hitler um de seus próprios prelados, um 
camareiro secreto, para que este fosse o dirigente desse Estado satélite do Reich. A Anschluss 
tinha  feito  muito  barulho  na  Europa.  A ameaça  hitteriana  estava  rondando  a  República  da 
Tchecoslováquia  e  a  guerra  se  sentia  no  ar.  No  Vaticano,  entretanto,  ninguém  parecia 
preocupado.

Vejamos o que diz François Charles-Roux: "No meio de agosto, eu havia tentado persuadir o 
papa  de  que  ele  deveria  falar  em favor  da  paz  -  uma paz  justa,  é  claro.  Minhas  primeiras 
tentativas foram sem sucesso. A partir do começo de setembro de 1938, no entanto, quando a 
crise internacional atingiu seu limite, comecei a perceber, no Vaticano, reações tranqüilizadoras 
que contrastavam estranhamente com a situação que se deteriorava rapidamente".(70)

"Todas as minhas tentativas", acrescenta o embaixador francês, "recebiam a mesma resposta 
de Pio XI: "Seria inútil, desnecessário, inoportuno". Não conseguia entender sua obstinação em 
manter o silêncio".

Os eventos logo explicariam esse silêncio. Antes de tudo foi a anexação da Sudelândia pelo 
Reich, com o apoio do Partido Social Cristão, é lógico. Essa anexação foi ratificada pelo acordo 
de Munique e a República da Tchecoslováquia foi dividida. Hitler, que tinha se comprometido a 
respeitar sua integridade territorial, queria na verdade anexar a região tcheca independentemente 
da Eslováquia, e reinar sobre esta através de seu próprio homem de confiança a ser indicado.

Foi fácil para ele alcançar esses objetivos, pois a maior parte dos dirigentes eslovacos era de 
sacerdotes católicos, de acordo com Walter Hagen e, dentre estes, o padre Hlinka (jesuíta) tinha 
à sua disposição Urn "guarda treinado nos princípios da polícia secreta nazista".

Sabemos que, de acordo com a lei canônica, nenhum padre pode aceitar um posto público ou 
um mandato político  sem o consentimento da Santa Sé.  Isso é confirmado e explicado pelo 
jesuíta De Soras: "Como poderia ser diferente? Já dissemos o mesmo anteriormente: um padre, 
em virtude do "caráter"  que sua ordenança lhe concede, em virtude das funções oficiais que 
exerce dentro da própria Igreja,  em virtude da batina que veste, é obrigado a agir  como um 
católico, pelo menos quando uma ação pública está envolvida. Onde o padre estiver, lá estará a 
Igreja".

Foi, portanto, com o consentimento do Vaticano, que os membros do clero se sentaram no 
Parlamento tchecoslovaco. Ainda mais, um desses padres teve de obter a aprovação da Santa 
Sé quando o próprio "Fuhrer" o designou para a posição de chefe-de-governo e posteriormente 
lhe conferiu as mais altas distinções hitleristas: as condecorações da Cruz-de-Ferro e da Águia 
Negra.  Como já dissemos,  em 15 de março de 1939 Hitler  anexou o resto da Boêmia e da 
Morávia, e pôs a República da Eslováquia (que havia sido criada com um rabisco de caneta) "sob 
sua proteção". No governo, colocou o monsenhor Tiso (jesuíta), "que sonhava em combinar o 
catolicismo e o nazismo".

Uma "nobre ambição" e facilmente realizada, pois já tinha sido aprovada pelos episcopados 
da Alemanha e da Áustria. "O catolicismo e o nazismo", proclamava o monsenhor Tiso, têm muito 
em comum; trabalham de mãos dadas para reformar o mundo".  Tal  deve ter  sido também a 
opinião do Vaticano pois, apesar da "terrível" encíclica Mit brennender Sorge, não perdeu tempo 
e nèm tentou regatear sua aprovação ao padre chefe-de-governo. Em junho de 1940, a Rádio 
Vaticano anunciava: A declaração de monsenhor Tiso, chefe do Estado eslovaco, afirmando sua 



intenção de construir a Tchecoslo-váquia de acordo com um plano cristão, tem a plena aprovação 
da Santa Sé".

"O regime de Tiso, na Tchecoslováquia, foi especialmente aflitivo para a Igreja Protestante 
daquele país,  que correspondia a uma quinta  parte  da população.  O monsenhor  Tiso tentou 
reduzir a influência protestante a seu mínimo, e até mesmo eliminá-la. Membros influentes da 
Igreja Protestante foram mandados para campos de concentração".  Estes ainda poderiam se 
achar com sorte, se considerarmos esta declaração do prior jesuíta Wernz, um prussiano (1906-
1915): "A Igreja pode condenar hereges à morte, pois quaisquer direitos que venham a ter só lhes 
podem ser atribuídos devido à nossa clemência".

Vejamos agora que tipo de "gentileza apostólica" foi usada pelo prelado Tiso com relação aos 
judeus: "Em 1941, o primeiro contingente de judeus da Tchecoslováquia e da Alta-Silésia chega a 
Auschwitz. Desde o começo, aqueles que não eram capazes de trabalhar eram mandados para 
as câmaras de gás, em um salão do prédio onde ficavam os fornos crematórios". Quem escreveu 
isto? Uma testemunha que não podia ser desafiada, Lord Russel de Liverpool, um conselheiro 
jurídico nos julgamentos de crimes de guerra.

Assim sendo, a Santa Sé não havia "emprestado" um de seus prelados a Hitler em vão. O 
chefe-de-Estado jesuíta estava fazendo um bom trabalho e a satisfação manifestada pela Rádio 
Vaticano era compreensível. Ser o primeiro a abastecer Auschwitz, que glória para este homem 
"sagrado" e para toda a Companhia de Jesus!

De fato, a este triunfo não faltava nada. No momento da Libertação, este prelado foi entregue 
pelos americanos à Tchecoslováquia, condenado à morte em 1946 e enforcado - a vitória, para o 
"mártir"!

"Qualquer coisa a ser feita contra os jesuítas, faremos por causa de nosso amor por esta 
nossa grande nação. O amor por nossos companheiros e o amor pelo país têm levado a uma luta 
frutífera contra os inimigos do nazismo" .

Outro alto dignatário da Igreja Romana, em um país vizinho poderia ter-se apropriado dessa 
declaração do monsenhor Tiso para si. Se as fundações da "Cidade de Deus" eslovaca eram o 
ódio  e  a  perseguição,  de  acordo  com a  longa  tradição  da  Igreja,  o  que  podemos  dizer  do 
eminente  Estado  católico  da  Croácia,  filho  da  colaboração  entre  o  assassino  Pavelitch  e 
monsenhor Stepinac, e com a assistência do legado papal Marcone?

Teríamos que olhar para trás até chegarmos às conquistas do Novo Mundo, reunir todas as 
ações  dos  aventureiros  das  cortes  e  dos  não  menos  ferozes  monges  da  conversão  para 
encontrar  algo  que  se  possa  comparar  às  atrocidades  daqueles  "Oustachis",  sustentados, 
comandados  e  assessorados  por  aqueles  sacerdotes  loucos  e  fanáticos.  O  que  esses 
"assassinos em nome de Deus" (como eram tão bem apelidados por Hervé Laurière) fizeram por 
mais de quatro anos desafia toda a imaginação, e os anais da Igreja Romana, apesar de tão ricos 
nesse tipo de material, não poderiam exibir nada semelhante ocorrido na Europa. Precisamos 
acrescentar que o amigo íntimo desse sangrento Ante Pavelitch era monsenhor Stepinac, outro 
jesuíta?

A organização terrorista croata dos "Oustachis", dirigida por Pavelitch, veio a ser conhecida 
pelo povo francês quando do assassinato, em Marselha, do rei Alexandre I, da Yugoslávia, e do 
ministro  de  Assuntos  Externos  da  França,  Louis  Barthou,  em  1934.  "Como  o  governo  de 
Mussolini estava claramente também envolvido no crime(79), a extradição de Pavelitch, que tinha 
se refugiado na Itália, foi solicitada pelo governo francês; o Duce obviamente não fez caso e a 
sessão do Tribunal Superior de Aix-en-Provence havia imposto a sentença de morte por ausência 
para o líder dos "Oustachis". Esse dirigente de terroristas, contratado por Mussolini, "trabalhou" 
pela expansão italiana na costa do Adriático. Quando, em 1941, Hitler e Mussolini invadiram e 



dividiram a Yugoslávia, esse suposto patriota croata foi posto por eles no governo de um Estado 
satélite criado por eles com o nome de "Estado Independente da Croácia".

A 18 de maio do mesmo ano, em Roma, Pavelitch ofereceu a coroa daquele Estado ao duque 
de Spoleto, o qual assumiu o nome de "Tomislav II". É claro que ele tomou o cuidado de nunca 
pôr os pés naquela terra manchada de sangue do seu pseudo-reino. "No mesmo dia, Pio XII 
concedeu uma audiência privada a Pavelitch e seus "amigos", um dos quais monsenhor Salis-
Sewis,  vigário-geral  do  monsenhor  Stepinac.  'A Santa  Sé  não  temeu  apertar  a  mão  de  um 
assassino, sentenciado à morte pelo assassinato do rei Alexandre I e de Louis Barthou, um líder 
de terroristas que tinha os crimes mais horríveis na sua consciência! A 18 de maio de 1941, 
quando Pio XII  recebeu alegremente Pavelitch e sua "gang" de assassinos,  o  massacre dos 
croatas  ortodoxos  estava  em  seu  ponto  máximo,  tanto  quanto  as  conversões  forçadas  ao 
catolicismo".

Era a minoria  servia da população que eles procuravam,  conforme o autor  Walter  Hagen 
explica: "Graças aos "Oustachis", o país logo se transformaria em um caos de sangue. O ódio 
mortal dos novos senhores era dirigido aos judeus e aos sérvios, os quais eram oficialmente 
considerados  criminosos.  Vilas  inteiras,  até  mesmo  regiões  inteiras  foram  sistematicamente 
destruídas. Como a tradição antiga queria a fé católica e a Croácia (enquanto a Sérvia e a Igreja 
Ortodoxa eram sinônimos), os fiéis ortodoxos eram obrigados a entrar para a Igreja Católica. 
Essas conversões compulsórias constituíram a realização da "croatização".

Andrija  Artukovic,  ministro  do  Interior,  era  o  grande  organizador  desses  massacres  e 
conversões compulsórias.  Enquanto fazia isso, ele se defendia "moralmente",  de acordo com 
uma testemunha de alta patente. Quando o governo iugoslavo pediu sua extradição dos Estados 
Unidos (onde estava refugiado), alguém veio a seu favor: o jesuíta Lackovic, também residente 
nos Estados Unidos, e secretário do monsenhor Stepinac, arcebispo de Zagreb durante a última 
guerra.

'Artukovic", afirma o jesuíta, "foi o porta-voz leigo do monsenhor Stepinac. Entre 1941 e 1945, 
sequer um dia se passou sem que ele viesse ao meu escritório ou eu fosse ao dele. Ele pedia o 
aconselhamento do arcebispo em todas as suas ações, no que respeitava aos seus aspectos 
morais".

Quando conhecemos as "ações" desse carrasco, podemos imaginar que tipo de conselho 
"edificante" o monsenhor Stepinac lhe dava. Os massacres e as "conversões" aconteceram até a 
Libertação, e a boa vontade do "Santo Papa" em relação aos assassinos nunca chegou a se 
alterar.

Devemos ler, nos jornais católicos croatas da época, as trocas de elogios entre Pio XII  e 
Pavelitch, o "Poglavnik", a quem o monsenhor Saric, arcebispo jesuíta de Sarajevo e poeta nos 
tempos livres, dedicou versos impregnados de uma adoração entusiástica. Isso era apenas uma 
demonstração de "boas maneiras":  "O monsenhor Stepinac tornou-se membro do Parlamento 
"Oustachi".(82)  Veste  as  prendas  "Oustachi",  está  presente  em  todas  as  manifestações 
"Oustachi" importantes nas quais chega a fazer discursos. Podemos então imaginar o respeito 
devido ao monsenhor Stepinac pelo Estado satélite da Croácia? Ou como suas virtudes eram 
elogiadas pela imprensa "Oustachi"? É evidente que sem o apoio de monsenhor Stepinac, no 
aspecto religioso e político, Ante Pavelitch nunca teria obtido a colaboração dos croatas católicos 
a tal nível.(83) A fim de compreendermos plenamente essa colaboração, devemos ler a imprensa 
católica croata, o Katolicki Tjednik, o Katolicki List, o Hrvatski Narod, e tantas outras publicações 
que competiam entre si para adularem o sangrento "Poglavnik".

Pio XII estava muito satisfeito por ser um "católico praticante", e a alta estima do "Soberano 
Pontífice" se estendia até mesmo aos seus cúmplices. O Osservatore Romano nos informa que, 
em 22 de julho de 1941, o papa recebia cem membros da Polícia de Segurança da Croácia, 



liderados pelo chefe da polícia de Zagreb, Eugen Kvaternik Dido. Esse grupo da SS croata, o 
mais  representativo  grupo  dos  carrascos  e  torturadores  que  operavam  nos  campos  de 
concentração,  foi  apresentado  ao  "Santo  Papa"  por  alguém  que  cometera  crimes  tão 
monstruosos que levou a própria mãe ao suicídio, devido a0S sucessivos desgostos.

A boa vontade de Sua Santidade Pio XII  é fácil  de ser explicada pelo cuidado apostólico 
destes assassinos.  Outro "católico praticante",  ]Vlile  Budak,  ministro do Culto,  exclamava em 
agosto de 1941, em Karlovac: "O movimento "Oustachi" está baseado na religião. Todo nosso 
trabalho se apoia na lealdade à religião e à Igreja Católica".

Além  disso,  em  22  de  julho,  em  Gospic,  o  mesmo  ministro  do  Culto  tinha  definido 
perfeitamente esse trabalho: "Mataremos alguns sérvios, deportaremos outros, e o restante será 
obrigado a abraçar a religião católica romana". Este belo programa foi executado "ao pé da letra".

Quando a Libertação pôs um fim a essa tragédia,  300  mil  sérvios  e judeus haviam sido 
deportados e mais de 500 mil massacrados. Através desses meios, a Igreja Romana havia feito 
240 mil fiéis ortodoxos serem incorporados ao seu rebanho, mas que rapidamente voltaram à 
religião  de  seus  ancestrais  quando  sua  liberdade  foi  restaurada.  Para  a  obtenção  desses 
resultados ridículos, no entanto, quantos horrores caíram sobre aquele país desafortunado! Deve-
se  ler,  no  livro  de  Hervé  Laurière,  Assassinos  em Nome de  Deus,  os  detalhes  das  torturas 
monstruosas que estes católicos praticantes chamados de Oustachis impuseram às suas pobres 
vítimas.

O  jornalista  inglês  J.  A.  Voigt  escreveu:  "A  política  croata  consistia  em  massacres, 
deportações ou conversões. O número daqueles que eram massacrados chegava a centenas de 
milhares.  Os massacres eram acompanhados pelas  torturas  mais  selvagens.  Os "Oustachis" 
arrancavam os olhos de suas vítimas e faziam guirlandas com eles, usando-as e presenteando-
as como lembranças".  "Na Croácia, os jesuítas ^plantaram o clericalismo político".

Esse é o presente invariavelmente dado pelos jesuítas aos países que os recebem bem. O 
mesmo autor acrescenta: "Com a morte do grande tribuno croata, Raditch, a Croácia perdeu seu 
príncipe oponente ao clericalismo político que envolvera a missão da Ação Católica definida por 
Friedrich Muckermann. Este jesuíta alemão conhecido antes do advento de Hitler, tornou isso 
público, em 1928'  em um livro cujo prefácio foi  escrito pelo monsenhor Pacelli  (então núncio 
apostólico em Berlim).

Muckermann se expressa da seguinte forma: "O papa apela em favor da nova cruzada da 
Ação Católica. Ele é o guia que carrega o estandarte do Reino de Cristo. A Ação Católica significa 
a reunião do mundo junto ao catolicismo. Ela deve viver o seu momento heróico. A nova época 
pode ser atingida em Cristo apenas pelo preço do sangue".

Dez anos depois,  aquele que escrevera o prefácio do livro do padre jesuíta Muckermann 
sentou-se no "trono de São Pedro" e, durante o seu pontificado, o "sangue de Cristo" literalmente 
escorreu pela Europa; a Croácia, entretanto, sofreu os mais horríveis desastres daquela "nova 
época".  Ali,  não só os padres advogavam a carnificina do púlpito,  mas também chegaram a 
marchar  com  os  dirigentes  dos  assassinos.  Outros  mantinham,  além  de  seus  ministérios 
sagrados,  postos  oficiais  de  prefeitos  ou  chefes  da  polícia  "Oustachi",  sendo  até  mesmo 
responsáveis por campos de concentração, onde os horrores não eram superados nem mesmo 
por Dachau ou Auschwitz.

Para essa lista sangrenta de honrarias, devemos adicionar os nomes do abade Bozidar Bralo, 
o  padre  Dragutin  Kamber,  os  jesuítas  Lackovic  e  o  abade  Yvan  Salitch;  os  secretários  do 
monsenhor Stepinac, o padre Nicolas Bilogrivic e outros, e numerosos franciscanos; sendo que 
um dos piores foi o irmão Miroslav Filipovitch, principal organizador daqueles massacres, chefe e 
carrasco no campo de concentração de Jasenovac, o mais terrível desses infernos terrestres.



O  destino  do  irmão  Filipovitch  foi  o  mesmo  do  monsenhor  Tiso,  na  Eslováquia:  quando 
finalmente veio a Libertação, ele foi enforcado, vestindo o seu hábito. Muitos de seus rivais, não 
muito ansiosos por lhe tomarem o símbolo de mártir, escaparam para a Áustria, juntamente com 
os assassinos que eles tão bem haviam ajudado.

O  que,  entretanto,  estaria  fazendo  a  "hierarquia",  quando  foi  confrontada  com  o  frenesi 
sedento de sangue daqueles que estavam sOb suas ordens? A "hierarquia", ou seu episcopado e 
seu  líder,  monsenhor  Stepinac,  votou  no  Parlamento  "Oustachi"  pelos  decretos  referentes  à 
conversão dos ortodoxos ao catolicismo; enviou "missionários" aos aterrorizados camponeses; 
"converteu", sem titubear, vilas inteiras; incorporou bens da Igreja Ortodoxa Sérvia e lançou sem 
cessar bênçãos e louvores sobre Poglavnik, copiando o exemplo já firmado pelo papa Pio XII.

"Sua  Santidade"  Pio  XII  estava  representado  pessoalmente  em  Zagreb  por  um  monge 
eminente, Marcone. Este "Sancti Sedis Legatus" recebia o lugar de honra em todas as cerimônias 
do  regime  "Oustachi",  e  tinha  ele  mesmo  se  fotografado  na  casa  do  líder  dos  assassinos, 
Pavelitch, com sua família, que o havia recebido na condição de amigo. Assim, a mais sincera 
cordialidade sempre reinou nas relações entre os assassinos e os eclesiásticos; logicamente, 
muitos desses eclesiásticos mantiveram ambas as funções, pelas quais nunca foram acusados 
de nada. "Os fins justificam os meios".

Quando Pavelitch e seus quatro mil "Oustachis" (que incluíam Saric, um jesuíta, o bispo Garic 
e 400 sacerdotes) saíram de cena com suas realizações para a Áustria, primeiro, depois Itália, 
deixaram  para  trás  parte  de  seu  "tesouro":  filmes,  fotografias,  discursos  gravados  de  Ante 
Pavelitch, caixas cheias de jóias, anéis de casamento, dentes de ouro e platina. Esse espólio, 
tomado  dos  pobres  infelizes  assassinados,  foi  escondido  no  palácio  episcopal  onde 
posteriormente vieram a ser descobertos.

Quanto  aos  fugitivos,  tiraram  vantagem  da  "Assistência  da  Comissão  Pontificai",  criada 
expressamente para salvar pessoas dos crimes de guerra. Essa caridosa instituição os escondia 
em conventos, Principalmente na Áustria e na Itália, e fornecia aos líderes passaportes falsos que 
os permitiam ir a outros países de forma "amigável" onde poderiam usufruir dos frutos do roubo 
em paz. Isso aconteceu com Ante Pavelitch, cuja presença na Argentina foi revelada em 1957 por 
um atentado contra sua vida no qual ficou ferido. Desde então o regime ditatorial começou a cair 
em Buenos  Aires.  Como o  próprio  ex-presidente  Perón,  seu  protegido  teve de  abandonar  a 
Argentina. Do Paraguai (para onde foi em primeiro lugar), ele chegou à Espanha, onde morreu 
em 28 de dezembro de 1959, no hospital alemão de Madrid. Nessa ocasião, a imprensa francesa 
lembrou sua carreira sangrenta e, mais discretamente, os "cúmplices poderosos" que o ajudaram 
a escapar da punição.

Sob o título  "Belgrado exigiu  a  extradição em vão",  lemos no Le Monde:  'A curta  notícia 
publicada na imprensa esta manhã reavivou, no povo iugoslavo, as lembranças de um passado 
cheio de sofrimento e amargura por aqueles que, ao esconderem Ante Pavelitch, por quase 15 
anos, obstruíram o curso da justiça". Paris Presse mostra o último abrigo oferecido ao terrorista 
com esta frase curta, mas significativa: "Ele acabou seus últimos dias no mosteiro franciscano de 
Madrid". Foi de lá que Pavelitch foi levado ao hospital, onde veio a pagar as suas dívidas pela 
natureza, e não pela justiça, objeto de zombaria daqueles "cúmplices poderosos" que são fáceis 
de se identificar.

O  monsenhor  Stepinac,  que  tinha,  conforme  suas  próprias  palavras,  uma  "consciência 
tranqüila",  ficou  em Zagreb,  onde  foi  julgado em 1946.  Condenado a trabalhos  pesados,  na 
verdade só foi levado a residir em sua vila de origem. A pena foi fácil de suportar, como podemos 
ver, mas a Igreja precisa de mártires. O arcebispo de Zagreb foi então transformado em membro 
da corte sagrada, em vida, por Pio XII, que se apressou a conferir-lhe o título de cardeal, ern 
reconhecimento "de seu apostolado que demonstrava o mais puro brilho".



        Devemos observar uma "reversibilidade de méritos".  Se este fosse o caso, o direito ao 
cardinalato do monsenhor Stepinac não poderia ser contestado. Na diocese de Gornji Karlovac, 
parte de seu arcebispado, de 460 mil ortodoxos que ali viviam, 50 mil conseguiram escapar para as 
montanhas; 50 mil foram mandados para a Sérvia; 40 mil "convertidos" ao catolicismo, através de 
um regime de terror, e 280 mil massacrados".

A 19 de dezembro de 1958, lemos no Catholic  France:  "A fim de exaltar  a grandeza e o 
heroísmo de Sua Eminência, o cardeal Stepinac, uma grande reunião será celebrada no dia 21 
de dezembro de 1958, às 16 horas, na cripta de Sainte-Odile - 2, Avenue Stéphane-Mallarmé, 
Paris 17. Será presidida por Sua Eminência,  o cardeal Feltin,  arcebispo de Paris.  O senador 
Pezet e o padre reverendo Dragoun, reitor nacional da Missão Croata na França, tomarão parte. 
Sua Excelência, o monsenhor Rupp, celebrará a missa e a comunhão".

Esta foi a forma pela qual uma nova figura, e não a menos importante, ou seja, o cardeal 
Stepinac, veio a enriquecer a galeria dos Grandes Jesuítas. Outro objetivo dessa reunião de 21 
de dezembro de 1958,  na cripta  de Sainte-Odile,  era "lançar"  um livro escrito  em defesa do 
arcebispo de Zagreb,  pelo  próprio  Dragoun;  o  monsenhor  Rupp,  coadjutor  do cardeal  Feltin, 
escrevia o prefácio. Não podemos realizar uma análise completa, mas diremos o seguinte: O livro 
O  Dossier  do  Cardeal  Stepinac  promete  ao  leitor  uma  exposição  objetiva  do  julgamento  de 
Zagreb. Nesse volume de 285 páginas encontramos os discursos completos de dois advogados 
do arcebispo, acompanhados ^e observações extensas do autor, mas nem a própria acusação, 
nem o discurso da promotoria são mencionados, sequer de passagem.

Sua adulação de Pavelitch e de seu regime de sangue. Nem tinha le nenhuma autoridade, 
como afirmam, sobre os bispos "Oustachi" Sacric, Garic, Aksamovic, Simrak, etc, que louvavam o 
Poglavnik  e  aplaudiam  os  seus  crimes,  nem  sobre  os  "expedicionários"  da  Ação  Católica, 
verdadeiros  auxiliares  dos  "Oustachi"  que  faziam  as  conversões,  nem  mesmo  sobre  os 
franciscanos assassinos e nem sobre as freiras de Zagreb, que marchavam atrás levantando 
suas fflãos, à moda de Hitler. Que estranha "hierarquia" essa, que não delega a autoridade a 
ninguém nem a nada! O fato dele se sentar, com outros dez padres católicos, no "Sabor" (o 
Parlamento Oustachi)  não compromete o arcebispado, ou pelo menos, presumimos, que isso 
deva ser simplesmente ignorado.

Não deveríamos reprová-lo nem por sua presidência sobre as Conferências Episcopais, nem 
sobre o Comitê para a aplicação do decreto referente à conversão dos ortodoxos. Nesta apologia, 
o pretexto "humanitário" de ter feito tantos entrarem para a Igreja Católica pela força está plena e 
habilmente explicado.

Lemos o seguinte,  em relação ao "difícil  dilema"  com o qual  se defrontava o monsenhor 
Stepinac: "Sua obrigação pastoral era de manter intactos os princípios canônicos mas, por outro 
lado, os dissidentes que se recusavam a abraçar o catolicismo eram massacrados; assim, ele 
abrandou a severidade das regras." Ficamos ainda mais desnorteados quando lemos um pouco 
depois: "Ele tentou resolver esta questão dramática com uma carta circular de 2 de março de 
1942, na qual ordena os padres a identificarem claramente os motivos da conversão". Este é, 
sem dúvida, um método peculiar de "abrandar a severidade das regras" e resolver "esta questão 
dramática"!

O monsenhor Stepinac estaria abrindo ou fechando as portas da Igreja Romana aos falsos 
convertidos?  Seria  absolutamente  impossível  descobrir,  se  lêssemos  apenas  o  discurso  da 
defesa. Os apologistas do arcebispo parecem escolher o "fechar"; no entanto, guando declaram: 
"Os casos de rebatismo eram muito raros no território da arquidiocese de Zagreb".

Dragoun parece ignorar o provérbio francês "Qui n'entend qu'une cloche n'entend qu'un son" 
(há sempre dois  lados para cada história)  a  menos,  é  verdade,  que ele  saiba  isso até bem 
demais! Sendo assim' essa obliteração (supressão) sistemática do outro lado da história seria 



suficiente para fechar o debate. Vamos considerar, no entanto as boas razões invocadas para a 
inocência do bispo de Zagreb. Antes de tudo, porém, o monsenhor Stepinac era de verdade o 
prelado metropolitano da Croácia  e  da Eslovênia?  O livro  de Dragoun não responde a  esta 
pergunta.  Em suas  páginas,  podemos ver  o  seguinte,  das  próprias  declarações  de  Stepinac 
diante do tribunal: 'A Santa Sé enfatizou que as pequenas nações e as minorias nacionais têm o 
direito de serem livres. Não deveria eu, como "bispo e prelado metropolitano", ter o direito de 
discutir isto?" Quanto mais lemos, menos entendemos!

Não faz mal!  Como somos lembrados repetidamente,  o  monsenhor  Stepinac não poderia 
influenciar  de forma alguma o comportamento de seu rebanho e do clero.  Para aqueles que 
trazem à  tona  os  artigos  da  imprensa  católica  louvando  as  realizações  de Pavelitch  e  seus 
assassinos contratados, eles responderam assim: "É simplesmente ridículo tornar o monsenhor 
Stepinac responsável pelo que um jornal escreveu".

Mesmo quando este jornal  era  o Katolicki  List,  a mais  importante  publicação católica  em 
Zagreb,  diocese do monsenhor  Stepinac! Nessas condições,  não nos incomoda mencionar  o 
Andjeo Cuvar (O Anjo da Guarda), pertencente aos franciscanos, o Glasnik Sv. Ante (A Voz de 
Santo Antônio) dos conventuais, o Katolicki Tjednik (O Semanário Católico de Sarajevo), o bispo 
Saritch, nem, é lógico, o Vjesnik Pocasne Straze Srca Isusova (A Publicação da Guarda de Honra 
do Coração de Jesus), pertencente aos jesuítas.

Estas  poucas  linhas  do  dossiê,  no  entanto,  são  muito  mais  esclarecedoras:  "O  próprio 
promotor, em seu processo de indiciamento, cita o Secretário de Estado da Santa Sé, cardeal 
Maglione, que havia, ern 1942, aconselhado o arcebispo Stepinac a estabelecer relações mais 
cordiais e sinceras com as autoridades "Oustachi". Isto é suficiente para colocar um ponto final 
em qualquer outra evasiva.

As ligações entre o Vaticano e os assassinos da Oustachi são claras. A própria Santa Sé 
incentivava o monsenhor Stepinac a colaborar com eles, e o representante pessoal de Pio XII, ao 
tomar o seu lugar junto à mesa de Pavelitch, estava simplesmente seguindo as instruções papais 
à letra: sinceridade e cordialidade nas relações com os assassinos dos fiéis ortodoxos, judeus e 
protestantes.

Isso  não  nos  surpreende!  O  que,  no  entanto,  os  jesuítas  pensam,  pois  afirmam 
obstinadamente que a cooperação constante dada pelos prelados aos ditadores era uma "opção" 
inteiramente pessoal, e não determinada pelo Vaticano?

Quando o cardeal Maglione enviou as recomendações acima mencionadas ao arcebispo de 
Zagreb, isso seria sua "opção pessoal" a ser exprimida, sob o selo do secretário de Estado? A 
prova  da  conivência  entre  a  Santa  Sé  e  os  "Oustachis"  fornecida  por  Dragoun,  que  já  foi 
mencionada, coloca um ponto final neste capítulo, mas aqui surge uma nova confirmação dos 
sentimentos "evangélicos" que floresciam, e ainda florescem, entre os fiéis da Igreja Católica 
Croata em relação aos sérvios ortodoxos. A "Federation Ouvrière Croate en France" (Federação 
dos Trabalhadores Croatas na França) enviou um convite para a reunião solene organizada para 
o domingo, 19 de abril de 1959, na sede da Confederação Geral dos Trabalhadores Cristãos, em 
Paris,  para  celebrar  o  18e  aniversário  da  fundação  do  Estado  croata  "Oustachi".  Dizia:  'A 
cerimônia começará com a santa missa na Igreja de NotreDame-de-Lorette". O leitor, entretanto 
edificado pelo "santo" começo do convite, ficava ainda mais perplexo quando, em seguida, via a 
seguinte exortação: "Morte aos sérvios!"

Assim,  este  documento  não tão  banal  expressa os  pesares  por  não  se  ver  mais  destes 
"irmãos em Cristo" mortos. O livro de Dragoun, reitor da Missão Croata na França, sugere que as 
boas-vindas dadas pelos franceses católicos aos refugiados croatas não foram suficientemente 
calorosas.



Considerando os documentos mencionados, esta falta de "compreensão" não deixa de ter a 
sua lógica;  ficamos felizes de ver que os católicos franceses,  apesar  dos inúmeros convites, 
mostrem pouca simpatia pela forma de piedade em que o chamamento dos assassinos caminha 
de mãos dadas com a "santa missa", na melhor tradição romana e "Oustachi". Ficaríamos ainda 
mais contentes se tais convites sedentos de sangue não fossem autorizados para impressão e 
distribuição na própria Paris.

A 10 de fevereiro de 1960, o infame arcebispo de Zagreb, Alois Stepinac, morreu em sua vila 
natal de Karlovice, onde havia sido obrigado a residir. Sua morte deu ao Vaticano a oportunidade 
de  organizar  uma das  suas  manifestações  espetaculares  pelas  quais  preza.  Nessa ocasião, 
muito já havia sido feito pelo Vaticano; muitos católicos, entretanto, não tinham mais ilusões no 
que se referia ao "caso" Stepinac. Assim a Santa Sé se superou ao dar a esta apoteose toda a 
pompa possível.

O  Osservatore  Romano  e  toda  a  imprensa  católica  dedicaram  colunas  aos  louvores 
entusiásticos feitos ao "mártir",  seu "testamento espiritual"  e aos discursos de Sua Santidade 
João XXIII,  proclamando "seu respeito e afeição sobrenatural";  estes eram os motivos que o 
induziram a dar a este cardeal (que não fazia parte da Cúria) as honras de um ritual solene em 
São Pedro, em Roma, onde ele próprio lhe concedeu a absolvição geral. E, para completar esta 
glorificação, a imprensa anunciou a sua beatificação preparada para breve.

Infelizmente, as estatísticas nos contam o contrário, como dissemos anteriormente: "Só na 
diocese de Gornji Karlovac, parte do arcebis-pado de Zagreb, 40 mil pessoas foram rebatizadas".

É evidente que tais resultados só poderiam ser obtidos através de conversões em massa de 
vilas  inteiras,  tal  como  em  Kamensko  exatamente  na  mesma  arquidiocese  do  monsenhor 
Stepinac,  onde  400  ovelhas  desgarradas  voltaram  ao  rebanho  romano  em  um  dia, 
"espontaneamente  e  sem  qualquer  tipo  de  pressão  por  parte  das  autoridades  civis  ou 
eclesiásticas".

Por  que,  então,  esconder  estes  números?  Se  estas  conversões  fossem verdadeiramente 
devidas aos sentimentos "caridosos" do clero católico da Croácia, e não à exploração cínica do 
terror,  eles deveriam ter ficado orgulhosos disso. A verdade é que o véu jogado sobre estas 
infâmias,  em uma tentativa de  esconde-  Ias,  é  transparente  para  acobertar  Stepinac;  outros 
teriam de ser desvendados: os bispos Saric, Garic, Simrak; os padres Bilogrivic, Kamber, Bralo e 
seus comparsas -os franciscanos e jesuítas teriam que ser descobertos e, finalmente, a Santa 
Sé. Também poderíamos deixar este estranho arcebispo desfrutar de sua "consciência tranqüila", 
este primaz da Croácia supostamente despido de qualquer autoridade, que chamava a si mesmo 
de "prelado metropolitano", quando na verdade não o era e que, para coroar o paradoxo, abria as 
portas quando as estava fechando.

Ao lado deste "fantástico" prelado, entretanto, havia outro, consistente e corpulento, Marcone, 
o representante pessoal de Pio XII. Será que este "Sancti Sedis legatus" também era destituído 
de qualquer autoridade sobre o clero croata? Ninguém sabe! O "dossiê" tão bem expurgado não 
faz qualquer menção a esta "grande pessoa"; poderíamos até ignorar a sua existência se não 
tivéssemos outras fontes de informação, a exemplo das fotos que o mostram realizando missas 
na catedral  de Zagreb, entronado, no meio do Estado-Maior do "Oustachi" e, acima de tudo, 
tomando uma refeição com a família  de Pavelitch,  o  católico  "praticante"  que organizava os 
massacres.  Confrontado  com  tal  documentação,  não  é  de  surpreender  niie  a  presença  do 
representante do papa tenha sido "apagada"; os místicos chamariam a isto de "milagre"!

Devemos admitir que ele merecia tanto louvor, e até mesmo a auréola, por ter observado com 
"santa obediência"  e executado literalmente as ordens não positivas da Santa Sé no que se 
refere às relações "cordiais e sinceras" que eram desejadas entre a Santa Sé e os "Oustachis". 
Esperamos que alguns católicos sinceros possam ser encontrados, os quais possam discenir 



mais  além  da  exaltação  deste  futuro  santo  e  o  funeral  sob  lembranças  sangrentas  do  seu 
"apostolado", a tentativa do Vaticano de esconder o seu próprio crime.

O Movimento Jesuíta na França Antes e Durante a Guerra de 1939-1945

Vimos como a Ação Católica,  com Leon Degrelle  e seus sócios no comando,  preparou o 
caminho  para  Hitler  na  Bélgica  do  "Christus  Rex".  Na  França,  a  mesma atividade  de  minar 
acontecia. Começou quando Mussolini chegou ao poder e terminou finalmente em 1940, com o 
colapso  da  defesa  nacional.  Quanto  à  Bélgica,  foi,  como  nos  informam,  com  os  "valores 
espirituais", que deveriam se restaurar, para o bem da nação.

A FNC,  Federation  Nationale  Catholique,  nasceu  e  se  estabeleceu  sob  a  presidência  do 
general de Castelnau, com um número de associados que chegava a três milhões. A escolha de 
seu  líder  foi  inteligente:  um  general  de  78  anos  de  idade,  uma  grande  figura  militar  que 
acobertava com o seu prestígio pessoal (de forma inconsciente, é lógico) um programa intenso 
de propaganda clérico-fascista.

Que a FNC, à semelhança de toda a 'Ação Católica", era, acima de tudo, jesuíta, isso é óbvio. 
Também sabemos que os bons padres, cujo pecado eterno é o orgulho, gostam de colocar sua 
assinatura em todas as suas criações. Assim fizeram no caso da FNC, quando consagraram este 
Exército católico ao Sagrado Coração de Jesus, üm culto criado pela Companhia de Jesus e cuja 
basílica  está  erguida  em  Montmartre,  de  onde  Ignácio  de  Loyola  e  seus  companheiros  se 
armaram para  a  conquista  do  mundo.  Um livro  relativo à  FNC,  cujo  prefácio  foi  escrito  por 
Janvier,  preservou para a posteridade o ato de consagração lido no altar pelo velho general. 
Citaremos  apenas  algumas  poucas  frases:  "Sagrado  Coração  de  Jesus,  os  chefes  e 
representantes  dos  católicos  franceses,  que  se  prostram  agora  diante  de  ti,  se  reuniram  e 
organizaram a FNC (Federação Nacional  Católica)  para reestabelecer o teu reino sobre esta 
terra. Todos nós, aqueles que estão presentes e os que estão ausentes, nem sempre somos 
perfeitos. Carregamos o fardo dos crimes da nação francesa cometidos contra ti. Tendo em vista, 
portanto, a reparação e expiação é que nos apresentamos perante ti, hoje, com nossos desejos, 
intenções e a resolução unânime de reestabelecer sobre toda a França tua soberania sagrada e 
real, e liberar as almas desses filhos do ensino sacrílego. Não nos acovardaremos mais diante da 
luta pela qual tiveste a condescendência de nos armar. Queremos que tudo esteja empenhado e 
devotado ao teu serviço". "Sagrado Coração de Jesus, suplicamos, através da Virgem Maria, que 
receba a homenagem".

Quanto aos "crimes da nação francesa",  o mesmo autor  católico os enumera:  Palavras e 
diretivas gerais mortais: o socialismo está condenado; o liberalismo está condenado. Leão XIII 
mostrou que a liberdade de culto é injustificável. O papa também demonstrou que a liberdade de 
opinião e expressão não pode ser justificadamente aceita.

Assim,  a  liberdade de pensamento,  imprensa,  ensino  e culto,  consideradas como direitos 
naturais  do  homem,  não  podem  ser  concedidas.  "Devemos",  diz  Pio  XI,  "reinstaurar  estes 
ensinamentos e regulamentos da Igreja". Este é o objetivo principal da FNC, sob o controle da 
hierarquia e assegurado pela descentralização dos comitês diocesanos. Tanto na Ação Católica 
quanto nessa guerra, a famosa palavra do general de Castelnau se mantém válida: 'Avante !"(95) 
Isso é claro e explícito. Sabemos, portanto,  o que esperar quando lemos de Pio XI:  'A Ação 
Católica é o apostolado dos fiéis"  (Carta ao cardeal  Van Roey,  15 de agosto de 1929).  Que 
estranho apostolado, que consiste na rejeição de todas as liberdades valorizadas pelos países 
civilizados e, ao invés dessas, coloca-se como patrão do evangelho totalitário! Teria este o "direito 
de comunicar a outras mentes os tesouros da Redenção"? (Pio XI, Non abbiamo bisogno).

Na Bélgica, Leon Degrelle e seus amigos, heróis da Ação Católica, espalhavam à sua volta 
esses "tesouros da Redenção", revisados e atualizados pelo padre jesuíta Staempfle, o autor 



secreto de Mein Kampf. O mesmo sucedeu na França, onde os apóstolos leigos, "unindo-se na 
atividade  do  apostolado  hierárquico"  (Pio  XI  "dixit"),  estavam  ocupados  preparando  "outra 
colaboração".

Vejamos o que Franz von Papen, o camareiro secreto do papa e braço direito do Fuhrer, 
escreveu no que se refere a esse assunto: "Nosso primeiro encontro aconteceu em 1927, quando 
uma delegação alemã à qual eu tinha a honra de pertencer, veio a Paris, para a Semana Social 
do Instituto  Católico,  sob a presidência  de monsenhor  Baudrillart.  Foi  realmente um primeiro 
contato  frutífero,  pois  marcou  o  início  de  uma  longa  troca  de  visitas  entre  personalidades 
importantes da França e da Alemanha. Do lado francês, Delattre (jesuíta), de Ia Brière (jesuíta) e 
Denset (jesuíta) estiveram presentes nessas conferências".

Mais  adiante,  o  "bom  apóstolo"  acrescenta  que  às  vezes  "esta  conferência  de  católicos 
chegava a alturas sobre-humanas de grandeza". Essa "grandeza" atingiu o seu ápice a 14 de 
junho de 1940, o dia que viu a bandeira adomada com a suástica voar vitoriosamente sobre 
Paris. Sabemos que Goebbels, chefe da propaganda hitlerista, definiu a data três meses antes, a 
14 de março, e que a ofensiva alemã só foi lançada no dia 10 de maio. A precisão dessa previsão 
não é tão surpreendente quanto possa parecer. Aqui segue o relatório secreto do agente 654 
J.56, que trabalhava para o Serviço Secreto Alemão, e que enviou estas revelações a Himmler: 
"Paris, 5 de julho de 1939. Posso declarar que, na França, a situação está nas nossas mãos. 
Tudo está pronto para o dia J e todos os nossos agentes estão em seus postos.  Dentro de 
algumas semanas, a força policial e o sistema militar irão ruir como um dominó".

Muitos documentos secretos relatam que os traidores haviam sido escolhidos muito tempo 
antes. Homens como Luchaire, Bucard, Deat Doriot e Abel Bonnard, da Academia Francesa.(97) 
Este, em especial, fugiu para a Espanha quando da Libertação. Voltou à França no dia Ia de julho 
de 1958 e se entregou, mas foi imediatamente libertado em termos temporários pelo presidente 
da Alta Corte da Justiça.

O livro extremamente documentado de André Guerber dá detalhes de pagamentos feitos a 
esses traidores pela SR alemã. Este dinheiro era bem utilizado, pois o trabalho deles era muito 
eficaz. O ambiente já estava sendo preparado há muito tempo.

A fim de "regenerar" a terra de acordo com os desejos da Ação Católica, toda uma ninhada de 
aprendizes  de  ditador,  no  modelo  de  Leon  Degrelle,  havia  sido  criada;  homens  como  Deat, 
Bucard, Doriot (que era, de acordo com André Guerber, o "agente n2 56 BK do Serviço Secreto 
Alemão"). De todo este bando heterogêneo, Doriot também era o mais bem visto pelo arcebispo, 
que contava com as maiores atenções de todos e, é lógico, de Hitler que, posteriormente, em 
Sigmaringen, concedeu-lhe amplos poderes. Doriot era a estrela em ascensão mas, para o futuro 
imediato  e  para  tratar  com  cuidado  da  transição  após  a  derrota  prevista  e  aguardada,  era 
necessário um outro homem, um chefe militar altamente respeitado, que fosse capaz de disfarçar 
o desastre e apresentá-lo como uma "recuperação nacional".

Já em 1936, o cônego Coube escreveu: "O Senhor que trouxe Carlos Magno e os heróis das 
Cruzadas ainda pode levantar sábios. Dentre nós, deve haver homens que Ele tenha marcado 
com o Seu Selo e que serão revelados quando chegar a hora. Dentre nós, deve haver homens da 
terra  que  sejam  os  trabalhadores  para  a  grande  recuperação  nacional.  Mas  quais  são  os 
requisitos necessários para executarem esta missão? As qualidades naturais de inteligência e 
caráter; as sobrenaturais, ou seja, a obediência a Deus e à Sua Lei também são indispensáveis, 
pois esse trabalho político é, antes de tudo, moral e religioso. Esses sábios são homens com 
corações generosos que trabalham apenas para a glória de Deus".

Quando o discípulo de Loyola expôs esses pensamentos políticos e religiosos, sabia quem 
seria esse santo "sábio", pois seu nome não era desconhecido no clero e, entre os fascistas, o 



que  segue  nos  é  dito  por  François  Ternand:  "Uma  campanha  de  propaganda  inteligente  e 
persistente foi iniciada em favor de uma ditadura Petain".

Em 1935, Gustave Hervé publicou um panfleto. O tratado é intitulado "Precisamos de Petain". 
Seu  prefácio  é  uma  apologia  entusiástica  da  "recuperação  italiana"  e  da  mais  espantosa 
recuperação alemã. Também é uma exaltação dos líderes maravilhosos que eram os autores 
dessas recuperações. Quanto ao nosso povo francês? Existe um homem entre nós que pode nos 
erguer. Também temos um homem providencial. Quer saber o seu nome? É Petain. Precisamos 
de Petain, pois a pátria está em uma situação perigosa e não apenas a pátria, mas também o 
catolicismo: 'A civilização cristã está condenada à morte se um regime ditatorial não for imposto 
em todos os países".

Ouçam: No tempo de paz, um regime só pode ser derrubado por um golpe de Estado se ele 
assim o quiser ou não tiver o apoio de seu Exército ou burocracia.  A operação pode ser um 
sucesso somente através da guerra e especialmente da derrota.

A trilha a seguir já estava aberta em 1935 para recristianizar a França; o regime tinha de ser 
banido, e a melhor maneira de chegar a isso era sofrendo uma derrota militar que colocasse a 
França sob o jugo alemão. Em 1943, isso foi confirmado por Pièrre Lavai, assessor do papa e 
presidente do governo de Vichy. "Espero que a Alemanha seja vitoriosa. Pode parecer estranho 
ouvir isso: que alguém derrotado deseje a vitória do vencedor. Mas é porque essa guerra não é 
como as anteriores. É uma verdadeira guerra religiosa! Sim, uma guerra religiosa !"

Isso era realmente o que a Igreja queria, apesar de desagradável aos ouvidos do "esquecido" 
jesuíta Fessard, já mencionado anterior mente, que não quer saber mais sobre o que foi dito na 
rádio americana para os 20 milhões de ouvintes do Christian Front, pelo seu irmão jesuíta o 
padre Coughlin: 'A guerra alemã é uma batalha pela Cristandade"

Durante  o  mesmo  período,  na  França  ocupada,  o  cardeal  Baudrillart,  reitor  do  Instituto 
Católico  em  Paris,  dizia  a  mesma  coisa.  Vejam:  'A guerra  de  Hitler  é  uma  nobre  iniciativa 
assumida  para  a  defesa  da  cultura  européia".(102)  Ambos  os  lados  do  Atlântico,  como  na 
verdade  por  todo  o  mundo,  as  vozes  do  clero  estavam  cantando  os  louvores  do  nazismo 
vitorioso.  Na  França,  o  cardeal  Suhard,  arcebispo  de  Paris,  deu  o  exemplo  a  todos  os 
episcopados, "colaborando" completamente, e assim também o fez o núncio jesuíta monsenhor 
Valerio Valeri. Após a Libertação, o governo pediu ao Vaticano para expatriar nada menos do que 
30 bispos e arcebispos que tinham estado profundamente comprometidos. Por fim, o Vaticano 
consentiu em expatriar somente três deles. 'A França se esqueceu...", escreveu Maurice Nadeau.

O La Croix, o mais perigoso porta-voz a serviço do colabora-cionismo, reassume seu papel 
entre  as  publicações  da  França  libertada  e  os  prelados  que  estavam  incitando  a  juventude 
francesa a trabalhar pela vitória da Alemanha não foram levados a tribunal.

Pode-se ler no Artaban, de 13 de dezembro de 1957: "Em 1944, o La Croix foi processado por 
ter favorecido o inimigo e levado diante da Corte de Justiça em Paris. O caso foi posto nas mãos 
do juiz Raoult, que o liberou da acusação. O caso foi discutido na Câmara, a 13 de março de 
1946  (veja  J.O.  Debates  Parlamentares,  páginas  713-714)  e  soube-se  que,  então,  M.  de 
Menthon, ministro da Justiça e devotado expurgador da imprensa francesa, havia se declarado 
em favor do La Croix".

A "voz do pensamento papal" (conforme Pio XII o chamou em 1942, ao enviar a sua bênção) 
foi  a  única  publicação  isenta  das  medidas  gerais  tomadas  para  suprimir  os  veículos  de 
propaganda  da  ocupação.  Apesar  disso,  conforme  o  Artaban  lembra,  "La  Croix  recebeu 
instruções do tenente  alemão Sahm e,  em Vichy,  de Pièrre  Lavai".  É lógico,  o  "pensamento 
papal" e as instruções hitleristas coincidiam de forma feliz. Isso se confirma quando estudamos 
as edições da época da guerra dessa estimada publicação.



Uma das atribuições dos jesuítas, e não a menos importante, é supervisionar toda a imprensa 
católica.  Nas  suas,  publicações  adaptadas  às  necessidades  de  seus  leitores,  trazem  várias 
perspectivas deste "pensamento papal" que, sob variados aspectos, sempre acabam por atingir 
implacavelmente seus objetivos. Não há um jornal ou periódico "cristão" que não conte com a 
colaboração  de  alguns  "discretos"  jesuítas.  Esses  padres,  considerados  "tudo  para  todos  os 
homens", sem dúvida são os melhores ao brincarem de camaleões. Isso eles fazem bem e, como 
sabemos, após a Libertação tivemos a surpresa de ver surgir, em todos os lugares, os padres 
"que haviam pertencido à Resistência" (eles entraram nessa muito tempo depois de outros!) e 
que testificavam que a Igreja nunca, nunca havia "colaborado". Esquecidos, abolidos, evaporados 
foram todos os artigos do La Croix e de outros jornais católicos, os mandatos episcopais, as 
cartas  pastorais,  as  comunicações  oficiais  da  Assembléia  de  Cardeais  e  Arcebispos,  as 
exortações do cardeal Baudrillart, convocando a juventude francesa a usar o uniforme nazista e 
servir na L.VF após terem feito um juramento de lealdade a Hitler! Tudo isso era passado e 
esquecido! 'A história é uma novela", disse um pensador desiludido.

A da nossa época será a prova desta definição: a novela está sendo escrita sob nossos olhos. 
Muitos  "historiadores"  estão  contribuindo  Para  isso;  eclesiásticos  e  leigos  extremamente 
empenhados também e podemos estar  certos  que o resultado será "edificante":  uma novela 
católica, com certeza.

A contribuição dos jesuítas  é extensa,  tal  qual  a valiosa herança do padre Loriquet,  cuja 
"História da França" faz um retrato fantástico de Napoleão.

Comparada a esse feito notável, seria uma coisa simples a camuflagem da colaboração entre 
os sacerdotes e o invasor alemão, de 1940 e 1944, e a posterior eliminação. Isto se mantém 
ainda hoje, após tantos anos; muitos artigos vêm sendo escritos em jornais, periódicos, livros e 
outras publicações, sob o patrocínio da "Imprimatur", para louvar os superpatriotas julgados de 
forma leviana, como por exemplo Suhard, Baudrillart, Duthoit, Auvity, Du Bois de Ia Villerabel, 
Mayol de Luppe e outros! Quanta tinta gasta para exaltar a atitude - tão heróica - do episcopado, 
durante os anos de guerra nos quais a França experimentou "uma situação que levou os bispos 
franceses a se tornarem os "defensores da cidade", como escreveu um humorista.

"Calúnias e mais calúnias! Alguma coisa verdadeira deve ser dita!", avisou Basile, esse tipo 
perfeito de jesuíta. "Pôr a limpo, pôr a limpo de novo", dizem seus sucessores, grandes escritores 
de "novelas históricas".  Esse "pôr a limpo" continua sendo feito extensivamente. As gerações 
futuras, submersas em tantos exageros, devotarão a eles sentimentos de gratidão - pelo menos, 
achamos que sim - a esses "defensores" da cidade, esses heróis da Igreja Romana e da Pátria, 
"vestidos com uma honestidade cândida de linho branco"  pelo  trabalho de seus apologistas. 
Alguns foram até mesmo canonizados!

A 25 de agosto de 1944, o cardeal jesuíta Suhard, arcebispo de Paris (desde 11 de maio de 
1940!)  e líder do clero colaboracionista,  decidiu imperturbavelmente celebrar o "Te Deum" da 
vitória em Notre Dame. Fomos poupados dessa farsa inaudita apenas pelo "forte protesto do 
capelão geral da F.F.I."

Lemos no France Dimanche de 26 de dezembro de 1948: "Sua Eminência, o cardeal Suhard, 
arcebispo de Paris, no aniversário de sua admissão ao sacerdócio, acaba de receber uma carta 
autografada  de  sua  Santidade Pio  XII,  que  o  congratula,  entre  outras  coisas,  pelo  apel  que 
exerceu durante a ocupação". Sabemos que o comportamento do cardeal durante aquele período 
havia sido profundamente criticado após a Libertação.  Quando o general  De Gaulle voltou a 
paris, em agosto de 1944, recusou-se a encontrar com o cardeal no "Te Deum" de Notre Dame.

Naquela época,  o cardeal  era acusado abertamente de "tendências colaboracionistas".  As 
congratulações do "Santo Papa" são, portanto, compreensíveis, mas há uma outra história do "Te 
Deum" ainda mais "edificante"! Após o desembarque dos aliados, a cidade de Rennes sofreu 



muito com os combates que vieram a seguir, e muitos morreram dentre a população civil, pois o 
oficial comandante do batalhão alemão havia se negado a deixar que abandonassem o local.

Quando a cidade foi  tomada, o "Te Deum" tradicional  seria celebrado, mas o arcebispo e 
primaz da Bretanha, monsenhor Roques, se recusou peremptoriamente não apenas a celebrá-la 
mas ainda a autorizar que essa cerimônia fosse realizada na Catedral. Agradecer aos Céus pela 
libertação da cidade era um escândalo intolerável aos olhos desse prelado.

Por  causa  dessa  atitude,  ele  foi  confinado  à  residência  do  arcebispo  pelas  autoridades 
francesas. Tal lealdade ao "pensamento papal" pedia uma retribuição equivalente. Esta veio de 
Roma, logo depois,  na forma de um chapéu de cardeal.  Podemos culpar  Pio  XII  por  muitas 
coisas, mas temos de admitir que ele sempre "reconheceu seus pares". Uma carta elogiosa ao 
cardeal  Suhard,  colaboracionista  distinto;  o  cardinalato  ao  monsenhor  Roques,  herói  da 
Resistência Alemã: este "grande papa" estava praticando uma justiça estritamente distributiva. É 
claro que seus assessores eram do tipo que Poderiam aconselhá-lo sabiamente: dois jesuítas 
alemães, Leiber e Hentrich, "seus dois secretários particulares e seus favoritos". Seu confessor 
era o jesuíta alemão Bea; a irmã Pasqualina, freira alemã, supervisionava a casa e cozinhava 
tudo para ele. Até mesmo o vinho, com o nome de "Dumpfaf', havia sido importado do outro lado 
do Reno. Este Soberano Pontífice, no entanto, não havia dito Ribbentrop, depois de Hitler ter 
invadido a Polônia, que "ele serrmr teria uma afeição especial pela Alemanha?" 

A Gestapo e a Companhia de Jesus

Se a boa vontade e amabilidade de Pio XI e Pio XII nunca falharam em relação ao Fuhrer que 
eles haviam conduzido ao poder, devemos admitir que ele também cumpria todas as condições 
do  Pacto  pelo  qual  estava  ligado  ao  Vaticano.  Conforme  havia  expressamente  prometido 
estrangular  os  anticlericais,  esses  logo  seguiram  os  liberais  e  judeus  para  os  campos  de 
concentração.  Sabemos de que forma o líder  do Terceiro Reich tinha decidido o destino dos 
judeus:  foram  simplesmente  massacrados  ou,  quando  ainda  eram  favorecidos,  obrigados  a 
trabalhar até a exaustão e então liquidados. Nesse caso, a "solução final" era apenas postergada. 
Vejamos  primeiro,  porém,  como  uma  personalidade  especialmente  "autorizada",  o  "gene-
ralíssimo" Franco, Cavaleiro da Ordem de Cristo,  confirmou expressamente a ligação entre o 
Vaticano e os nazistas.

De acordo com o Reforma, isso é o que a imprensa do ditador espanhol Franco publicou a 3 
de maio de 1945, o dia da morte de Hitler: "Adolf Hitler, filho da Igreja Católica, morreu enquanto 
defendia a Cristandade. É compreensível que não encontremos palavras para lamentar a sua 
morte, quando tantos existiram para exaltar a sua vida. Sobre os seus despojos mortais está a 
sua figura moral vitoriosa. Com o galardão de mártir, Deus dá a Hitler as áureas da Vitória".

Essa oração funeral do chefe nazista, um desafio aos aliados vitoriosos, é proclamada pela 
própria Santa Sé, através da cobertura da imprensa de Franco. E um comunicado do Vaticano 
feito através de Madrid. É evidente que esse "herói" ausente tenha merecido tanto a gratidão da 
Igreja Romana - que eles não tentem escondê-la. Hitler serviu fielmente: todos aqueles que essa 
Igreja lhe indicava como a jo seus adversários sentiram as conseqüências. E esse bom "filho" 
não tardou em admitir  o que devia à sua Santíssima Mãe e,  especialmente,  àqueles que se 
haviam feito seus soldados neste mundo.  Aprendi  muito com a Companhia de Jesus",  disse 
Hitler. 'Até hoje, nunca houve nada mais grandioso na Terra do que a organização hierárquica da 
Igreja Católica", exaltava o ditador.

"Implantei  muitas  coisas  dessa  organização  em  meu  próprio  partido.  Vou  lhe  contar  um 
segredo: estou fundando uma Ordem. Nas fortalezas da minha Ordem, criaremos uma juventude 
que fará o mundo tremer". Hitler então parou, dizendo que não podia contar mais nada".



Outro hitlerista com alto cargo, Walter Schellenberg, ex-chefe da contra-espionagem alemã, 
nos passa esta confidencia do Fuhrer, após a guerra: 'A organização da SS tinha sido constituída 
por Himmler, de acordo com os princípios da Ordem jesuíta. Seus regulamentos e os Exercícios 
Espirituais  prescritos  por  Ignácio  de  Loyola  foram o modelo  que Himmler  tentou  copiar  com 
exatidão. O "Reichsfuhrer SS", título de Himmler como chefe supremo da SS, era o equivalente 
ao de "prior jesuíta" e toda a estrutura da direção era uma imitação quase perfeita da ordem 
hierárquica  da  Igreja  Católica.  Um  castelo  medieval,  próximo  a  Paderbom,  na  Westphalia, 
chamado  de  "Webelsbourg",  foi  restaurado.  Tornou-se  o  que  poderia  ser  chamado  de  uma 
monastério da SS".

Os  melhores  escritores  teológicos  se  ocuparam  em  demonstrar  a  similaridade  entre  as 
doutrinas católicas e nazistas. Nesse trabalho, os filhos de Loyola eram os mais empenhados. 
Como exemplo, vejamos °que Michaele Schmaus, teólogo jesuíta, apresentou ao público numa 
Sene  de  estudos  sobre  esse  assunto:  "O  Império  e  a  Igreja"  é  uma  série  de  escritos  que 
deveriam  ajudar  a  construir  o  Terceiro  Reich  corno  uma  união  do  nacional-socialismo  à 
cristandade católica.  O movimento  nacional-socialista  é  o  protesto  mais  vigoroso  e  envolve^ 
contra o espírito dos séculos XIX e XX. Um compromisso entre a f católica e o pensamento liberal 
é impossível. Nada é mais contrário ao catolicismo do que a democracia. O sentido despertado 
da  "autoridade  estrita"  abre  novamente  o  caminho  para  a  interpretação  real  da  autoridade 
eclesiástica. A falta de confiança na liberdade é baseada na doutrina católica do pecado original. 
Os mandamentos do nacional-socialismo e os da Igreja Católica têm o mesmo objetivo".(110)

Esse objetivo era o da "nova Idade Média" que Hitler prometia à Europa. A similaridade é 
óbvia  entre  o  anti-liberalismo  passional  desse  jesuíta  de  Munique  e  o  idêntico  fanatismo 
expressado  durante  o  "ato  de  consagração  da  FNC na  basílica  de  Montmartre".  Durante  a 
ocupação,  o  R.  P.  Marklen  escreveu:  "Nesses  dias,  a  liberdade  não  parece  mais  merecer 
qualquer estima".

Citações como essas podem ser multiplicadas em milhares. Não seria esse ódio da liberdade 
sob todas as suas formas o próprio caráter  do "Senhor  de Roma"? É fácil  compreendermos 
também  como  as  doutrinas  católica  e  nazista  podiam  se  harmonizar  tão  bem.  Quem  pode 
demonstrar isso com habilidade, o "jesuíta Michaele Schmaus", foi chamado pelo La Croix, dez 
anos depois da guerra, de "o grande teólogo de Munique"(112), e ninguém deve se assustar ao 
ficar sabendo que ele foi elevado a "Príncipe da Igreja" durante Pio XII. Sob tais circunstâncias, o 
que significa então a "terrível" encíclica "Mit brennender Sorge", de Pio XI, que supostamente 
condenava o nazismo? Nenhum casuísta jamais tentou nos explicar... é evidente!

O "grande teólogo", Michaele Schmaus, tinha muitos rivais, de acordo com um autor alemão 
que  vê  no  Katolisch  Konservatives  Erbgut  o  livro  mais  estranho  já  publicado  pelas  Edições 
Católicas Alemãs: "Essa antologia que traz textos reunidos dos principais teóricos católicos da 
Alemanha, de Gorres a Vogelsang, nos faz acreditai que o nacional-socialismo nasceu de ideais 
católicos". Ao escrevei isso, o autor certamente não imaginava que estivesse tão correto.

Outra pessoa muito bem informada, o principal eixo do pacto entre a Santa Sé e Berlim e 
também camareiro secreto do papa, Franz von Papen, foi ainda mais explícito: "O Terceiro Reich 
é o poder do nrimeiro mundo que não apenas reconhece, mas também coloca em otática os altos 
princípios do papado".

A isso,  acrescentaremos os resultados desse "pôr  em prática":  25 milhões de vítimas em 
campos de concentração, número oficial emitido pela ONU, Organização das Nações Unidas. 
Achamos necessário lembrar algo para mentes cândidas, para aqueles que não podem admitir 
que os massacres organizados foram um dos "altos princípios do papado".  É claro que essa 
candura  é  diligentemente  conservada:  "Essas  barbaridades  pertencem  ao  passado!",  dizem 
alguns bons apóstolos aos simples, enquanto erguem suas vozes diante dos não-católicos, "para 
quem as fogueiras da Santa Inquisição ainda estão queimando"



Que assim seja!  Deixemos de lado os testemunhos super-abundantes sobre a ferocidade 
clerical de anos passados para nos atermos somente ao século XX. Não vamos lembrar nem os 
feitos de homens como Stepinac e Marcone, na Croácia,  nem Tiso,  na Eslováquia,  mas nos 
limitaremos a examinar a ortodoxia de certos "altos princípios" que puseram em prática tão bem.

Será que esses princípios estão realmente ultrapassados hoje, repudiados por uma doutrina 
"das luzes", oficialmente rejeitados pela Santa Sé com outros erros do passado negro? É fácil de 
descobrir. 0 livro Grandes Apologéticos, do abade Jean Vieujan, que não pode de forma alguma 
ser  chamado  de  medieval,  pois  foi  datado  de  1937.  0  que  lemos?  "Aceitar  o  princípio  da 
Inquisição, só precisamos ter uma mentalidade cristã, e isso é o que falta a muitos cristãos. A 
Igreja não tem tal timidez".

Não poderia ser dito de outra forma. Será que outra prova, não menos ortodoxa e moderna, é 
necessária? Vejamos o que R. E Janvier,  Urn famoso conferencista de Notre Dame diz:  "Em 
virtude de seu poder indireto em questões materiais, a Igreja não deveria ter direito de esperar de 
Estados católicos a opressão dos hereges até o limite da morte, de forma a suprimi-los? Aqui 
está  a  resposta:  "Eu  sou  completamente  a  favor  disso,  até  o  limite  da  morte.  Agindo 
primeiramente na prática, depois no ensino da própria Igreja, estou seguro que nenhum católico 
diria o contrário sem correr o risco de pecar gravemente".

Não podemos acusar esse teólogo de falar nas entrelinhas. Seu discurso foi claro e conciso. 
Seria impossível dizer mais com menos palavras. Tudo está aí, com relação ao direito que a 
Igreja atribui a si própria,  de exterminar aqueles cujas crenças não correspondam às suas: o 
"ensino"  que os obriga;  a  "prática"  que legitima a tradição e até mesmo a "convocação dos 
Estados cristãos", cujo exemplo perfeito é a cruzada hitlerista.

As  próximas  palavras,  nem  um  pouco  ambíguas,  também  não  foram  pronunciadas  na 
escuridão da Idade Média: "A igreja pode condenar os hereges à morte, pois quaisquer direitos 
que venham a ter só existem por causa da nossa tolerância, e esses direitos são aparentes, mas 
não são reais". O autor desse texto foi o prior jesuíta Franz Wernz (1906-1915), e o fato de ser 
ele alemão dá ainda mais peso a essa declaração.

Também durante o século XX, o cardeal Lepicier, famoso príncipe da Igreja, escreveu: "Se 
alguém confessa publicamente que é um herege ou tenta perverter outros, por seu discurso ou 
exemplo, pode não só ser excomungado mas também assassinado justamente".(118e usa) «£e 
jsso n;jo pU(jer ser considerado um apelo característico à matança, que me transformem também 
em um moedor de pimenta", como Courteline disse recentemente.

Também querem a contribuição do Sumo Pontífice? Aqui está, de um papa moderno, cujo 
"liberalismo"  foi  criticado  pelo  clero  intransigente,  o  papa  jesuíta  Leão  XIII:  'Anátema 
(excomunhão) sobre aquele que diz: o Espírito Santo não quer que matemos os ereges". Que 
outra autoridade mais alta poderia ser invocada depois dessa, além do próprio Espírito Santo? 
Apesar disso poder desagradar àqueles que manipulam a cortina de fumaça (referência àqueles 
que fazem os sinais de fumaça durante a escolha do papa), os consolos para as consciências 
inquietas,  os "altos princípios" do papado continuam de pé, intactos e, entre outras coisas, a 
exter-minação pela Fé é tão válida e canônica hoje em dia quanto foi no passado.

Uma conclusão muito "esclarecedora" - para usar uma palavra muito familiar aos místicos - 
quando consideramos o que aconteceu na Europa entre 1939 e 1945: "Hitler, Goebbels, Himmler 
e a maior parte dos membros da "velha-guarda" do partido eram católicos", escreveu Frederic 
Hoffet. "Não foi por acaso que, por causa da religião de seu líder, o governo nacional-socialista foi 
o mais católico que a Alemanha já teve algum dia", continuou.

Esse parentesco entre o nacional-socialismo e o catolicismo é ainda mais impressionante se 
estudarmos de perto os métodos de propaganda e a organização interior do partido. Sobre esse 
assunto, nada é mais instrutivo do que os trabalhos de Joseph Goebbels, criado em um colégio 



jesuíta e seminarista antes de se dedicar à literatura e à política. Cada página, cada linha de seus 
escritos lembra os ensinamentos de seus mestres; assim é que ele enfatiza a obediência e o 
desprezo pela verdade. 'Algumas mentiras são tão úteis quanto o pão", proclamou, em virtude de 
um relativismo moral extraído dos escritos de Ignácio de Loyola".

Hitler não atribuiu o prêmio do jesuitismo ao seu chefe de propaganda, mas ao seu chefe da 
Gestapo,  conforme  disse  aos  seus  auxiliares:  "Posso  ver  Himmler  como  nosso  Ignácio  de 
Loyola".(120) Para dizer uma coisa dessas, o Fuhrer deve ter tido boas razões.

Em primeiro lugar, percebe-se que Kurt  Heinrich Himmler, Reichsfuhrer da SS, Gestapo e 
forças policiais alemãs,  parecia ser um dos mais clericalistas entre os membros católicos da 
assessoria de Hitler. Seu pai havia sido diretor de uma escola católica em Munique, depois tutor 
do príncipe Ruprecht, da Bavária. Seu irmão um monge beneditino, vivia no monastério de Maria 
Laach, um d^ principais locais do pan-germanismo. Um tio seu também havia trabalhado com o 
importante cargo de cônego da Corte da Bavária o jesuíta Himmler.

O autor alemão Walter Hagen também nos fornece essa interessante informação: "O prior 
jesuíta,  conde  Halke  von  Ledochowski  estava  pronto  para  organizar  na  base  comum  do 
anticomunismo' alguma colaboração entre o Serviço Secreto Alemão e a Ordem Jesuíta".

Como resultado disso, dentro da Central do Serviço de Segurança da SS, uma organização 
foi  criada,  e  a  maior  parte  de  seus  postos  foram  exercidos  por  padres  católicos  usando  o 
uniforme preto da SS. O padre jesuíta Himmler era um dos oficiais superiores. Após a capitulação 
do Terceiro Reich, ele foi preso e levado a Nuremberg. Seu depoimento no tribunal internacional 
teria sido aparentemente muito interessante, mas a "Providência" foi vigilante: o tio de Heinrich 
Himmler nunca se apresentou perante a Corte. Em uma certa manhã, ele foi encontrado morto na 
sua cela, e o mundo nunca veio a saber a causa de sua morte. Não insultaremos a memória 
desse sacerdote, supondo que ele deu fim a seus dias por livre e espontânea vontade, contra as 
leis de ensino solenes da Igreja Romana. Sua morte foi repentina e oportuna, tanto quanto a de 
outro jesuíta, algum tempo antes,  padre Staempfle, o autor não reconhecido de Mein Kampf. 
Realmente, uma estranha coincidência...

Voltemos, porém, a Kurt Heinrich Himmler, chefe da Gestapo, o que significava que ele tinha 
nas mãos as rédeas essenciais para o poder do regime. Será que foi por seus méritos pessoais 
que conquistou tão alta posição? Hitler via nele uma genialidade superior quando o comparou ao 
criador da Ordem Jesuíta? Isso com certeza não corresponde aos testemunhos daqueles que o 
conheciam e que não viam nele nada mais do que um homem medíocre.

Será que aquela estrela brilhava com um brilho emprestado? Era realmente Himmler, o chefe 
ostensivo, quem governava sobre a Gestapo e os serviços secretos? Quem estava mandando 
milhões  de  pessoas  ao  desespero,  judeus  aos  campos da  morte  e  deportando  homens por 
motivos políticos? Seria o sobrinho de cara amassada ou o tio, ex-cônego da Corte da Bavária, 
um dos favoritos de Ledochowski, um padre jesuíta e oficial superior da SS?

Pode parecer excessivo, e até mesmo presunçoso olhar tão para trás, ou seja, por detrás das 
cortinas da História. A peça é representada no palco, diante de luzes arranjadas na ribalta, nas 
varas de luz e nas laterais. Sempre é assim para qualquer show, mas aquele que quer enxergar 
para além do óbvio pode ser visto como encrenqueiro e inconveniente. Os atores fantoches sobre 
quem o público lança o seu olhar vêm todos da parte detrás das cortinas. Isso fica ainda mais 
evidente quando estudamos esses "monstros sagrados" e percebemos que estão longe de serem 
iguais aos indivíduos que supostamente devem representar. Esse parece ser o caso de Himmler.

Não seria correto dizer o mesmo daquele a quem prestou ajuda como sendo seu braço direito, 
Hitler? Quando vemos Hitler gesticular nas telas ou ouvimos seus discursos histéricos, não temos 
a impressão de estarmos olhando os movimentos de um autômato ajustado de forma doentia, 
com molas  estragadas? Até mesmo os  seus  movimentos  mais  simples  lembram um boneco 



mecânico.  E  o  que  dizer  dos  seus  olhos  imensos  e  arregalados,  nariz  mole,  fisionomia 
"estourada", cuja vulgaridade não poderia ser disfarçada pelo famoso tufo de cabelo e bigode de 
escovinha que parecia grudado embaixo das narinas? Esse resmungão de praça pública poderia 
ser um verdadeiro líder, o "verdadeiro senhor da Alemanha", um "autêntico" homem de Estado 
cuja genialidade faria o mundo virar de cabeça para baixo? Ou será que ele era apenas um mau 
substituto para tudo isso? Uma pele que cobria de forma esperta um fantasma, para o uso das 
massas,  um  agitador  da  plebe?  Ele  próprio  admitiu  isso  quando  disse:  "Sou  apenas  uma 
trombeta!".

François Poncet, então embaixador francês em Berlim, confirma que Hitler trabalhou muito 
pouco,  não  costumava ler  e  deixava seus  colaboradores  à  vontade  para  trabalharem.  Seus 
auxiliares davam a mesma impressão de vazio e irrealidade. O primeiro, Rudolf Hess que voou 
para  a  Inglaterra  em 1941,  parecia  no  seu  próprio  julgamento  em Nuremberg  um completo 
estranho, e nunca soubemos se ele era um louco ou só um lunático. O segundo era o grotesco 
Goering, vaidoso e obeso, que vestia os uniformes mais engraçados e espetaculares, um viciado 
em morfina. As outras personalidades fundamentais do partido tinham as mesmas características 
e, nos julgamentos de Nuremberg, uma das surpresas maiores dos jornalistas era de terem de 
relatar que - tirando os seus defeitos particulares -esses heróis nazistas não tinham inteligência, 
caráter, e eram mais ou menos insignificantes. O único que estava acima dessa massa vulgar - 
por causa de sua astúcia, e não pelo seu valor moral - era Franz von Papen, o camareiro de Sua 
Santidade, o "homem para todas as missões", que ia ser inocentado. Se o Fuhrer surge como um 
boneco extraordinário, seria quem o modelou pelo menos mais consistente?

Vejamos a exibição ridícula daquele "César de carnaval", Mussolini, que rodava seus grandes 
olhos escuros, tentando fazer com que brilhassem debaixo daquele estranho chapéu decorado. E 
aquelas  fotografias  para  a  propaganda,  tiradas  de  seus  pés  e  mostrando  apenas  suas 
mandíbulas, abertas contra o céu, o "homem maravilha", como uma pedra imóvel - símbolo da 
grande vontade que não conhecia obstáculos! Que vontade! Das confidencias de alguns de seus 
companheiros, temos o retrato de um homem constantemente indeciso.

Esse "homem formidável" que iria "invadir tudo", com a força elemental, para usar os termos 
do cardeal Ratti, futuro Pio XI, não resistiu aos adiantamentos feitos a ele pelo cardeal jesuíta 
Gasparri, secretário de Estado, em nome do Vaticano. Apenas algumas reuniões secretas foram 
suficientes para persuadir o revolucionário a se submeter aos padrões do "Santo Papa", e galgar 
tão bem a sua brilhante carreira, de forma que o ex-ministro Cario Sforza poderia escrever: "Um 
dia,  quando  o  tempo  tiver  atenuado  a  amargura  e  o  ódio,  reconhecerão  que  a  orgia  de 
brutalidades sangüinárias que fizeram da Itália uma prisão durante 20 anos, e as ruínas da guerra 
de 1940-1945 encontrava a sua origem em um caso historicamente  quase único:  a  absurda 
desproporção entre a lenda criada artificialmente em volta de um nome e as capacidades reais do 
pobre diabo que usava deste nome, um homem que não se incomodava com a cultura"

Essa fórmula perfeita é aplicável tanto a Hitler quanto a Mussolini: a mesma desproporção 
entre  a  lenda  e  as  capacidades  e  a  mesma  falta  de  "cultura"  naqueles  dois  medíocres 
aventureiros com passados praticamente idênticos. Suas carreiras fulgurantes podem encontrar 
uma explicação apenas no seu dom de "levantar" as massas, dom que os levou para a frente do 
brilho da publicidade. Que a lenda foi "criada artificialmente" é muito evidente, principalmente 
quando  hoje  sabemos  que  as  aparições  retrospectivas  do  Fuhrer,  nas  telas  da  Alemanha, 
provocam risos naqueles que têm um mínimo de discernimento.

Não seria a inferioridade óbvia desses "homens providenciais" a verdadeira razão por terem 
sido escolhidos a subir ao poder? O fato é que a mesma falta de qualidades pessoais pode ser 
encontrada em todos aqueles que o papado escolhe para serem os seus "campeões". Na Itália e 
na Alemanha havia alguns "verdadeiros"  homens de Estado,  "verdadeiros"  líderes,  que eram 



capazes de assumirem o país e governarem sem terem de recorrer a esses "místicos" delirantes. 
Esses homens eram muito brilhantes intelectualmente, mas não suficientemente devotos.

O Vaticano, e especialmente o "Papa Negro", von Ledochowski, não os poderia manter "como 
se fossem um bastão nas suas mãos", de acordo com a fórmula passional, e fazê-los servirem a 
seus  objetivos  a  todo  custo,  até  a  chegada  da  catástrofe.  O  revolucionista  Mussolin;  foi 
transformado e "virado do avesso" pelos emissários da Santa Sé que lhe prometeram poder. 
Hitler provou o quanto era maleável. o plano de Ledochowski era criar uma federação de nações 
católicas na Europa Central e do Leste, na qual a Bavária e a Áustria, governada pelo jesuíta 
Seipel, teriam a proeminência. A Bavária teria de se separar da República Alemã de Weimar e, 
como por acaso, o agitador Hitler, de origem austríaca, era na época um separatista bávaro.

A oportunidade de realizar essa federação e colocar um Hapsburg no controle se tornou mais 
e mais distante, enquanto o monsenhor Pacelli, o núncio que tinha deixado Munique para ir a 
Berlim, ficava mais consciente em relação à fragilidade da República Alemã, por causa do pouco 
apoio dado pelos Aliados. A esperança de tomar conta da Alemanha nasceu então no Vaticano e 
o plano se modificou: 'A hegemonia da Prússia protestante tinha de ser evitada, e como o Reich 
ia dominar a Europa - para sustentar o federalismo alemão -um Reich tinha de ser reconstituído, 
no qual os católicos seriam os senhores". Isso era o suficiente.

Mudando de postura radicalmente e acompanhado de seus "camisas marrons", Hitler, que 
tinha sido até então um separatista bávaro, tornou-se do dia para a noite o inspirado 'Apóstolo do 
Grande Reich".

Os Campos da Morte e a Cruzada Anti-Semita

Na medida em que os católicos passam a ser os senhores da Alemanha nazista logo setorna 
tão  aparente  quanto  a  severidade  coro  que  alguns  dos  "altos  princípios  do  papado"  foram 
aplicados. Os liberais e os judeus tiveram muito tempo livre para descobrir que esses princípios 
estavam longe de serem confirmados. O direito da Igreja de se considerar apta a exterminar lenta 
ou rapidamente aqueles que estavam no meio do caminho foi "posto em prática" em Auschwitz, 
nachau, Belsen, Buchenwald e outros campos da morte. A Gestapo de Himnaler, nosso "Ignácio 
de Loyola", diligentemente executava essas "obras de caridade". A Alemanha civil e militar teve 
que submeter "perinde ac cadáver" a essa organização toda-poderosa. jvjem é preciso dizer que 
o Vaticano lavou as mãos diante desses horrores. Ao conceder uma audiência ao doutor Nerin F. 
Gun, um jornalista suíço que tinha sido deportado e se perguntava por que o papa não havia 
intervindo,  pelo  menos  fornecendo  alguma  assistência  a  tantas  pessoas  desgraçadas,  Sua 
Santidade  Pio  XII  teve  o  displante  de  responder:  "Sabíamos  que  por  motivos  políticos  as 
perseguições violentas estão acontecendo na Alemanha, mas nunca fomos informados quanto ao 
caráter desumano da repressão nazista".

Quando o locutor da Rádio Vaticano, o R.P. Mitiaen, declarava que "uma prova documental 
inegável em relação à crueldade dos nazistas tinha sido recebida", sem dúvida o "Santo Papa" 
também  não  foi  informado  sobre  o  que  acontecia  nos  campos  de  concentração  "Oustachi", 
apesar da presença do seu próprio legado em Zagreb.

Em uma ocasião, no entanto, pôde-se ver a Santa Sé interessada pelo destino de algumas 
pessoas condenadas à deportação. Eram 528 missionários protestantes, sobreviventes dentre 
todos  aqueles  que  haviam  sido  feitos  prisioneiros  pelos  japoneses  nas  ilhas  do  Pacífico  e 
internados em campos de concentração nas Filipinas. André Ribard, em seu excelente livro "1960 
e o Segredo do Vaticano", revela a intervenção pontificai em relação a esses desaventurados.

O texto aparece sob o número 1591, datado, Tóquio, 6 de abril de 1943, em um relatório do 
Departamento  de  Assuntos  Religiosos  nos  territórios  ocupados,  e  cito  o  seguinte  trecho: 



Expressava o desejo da Igreja Romana de ver os japoneses seguirem sua política e evitar certos 
propagadores religiosos do erro de reconquistarem uma liberdade da qual eles não são dignos.

Do ponto de vista "cristão",  esse passo caridoso não precisa de nenhum comentário; não 
seria,  entretanto,  significativo  do  ponto  de  vista  político?  Na  Eslováquia,  como  sabemos,  o 
monsenhor Tiso, 0 jesuíta, também era livre para perseguir as ovelhas "desgarradas" apesar da 
Alemanha  (da  qual  era  país  satélite)  ser  preponderantemente  protestante.  Isso  diz  muito  a 
respeito  da  influência  da  Igreja  Romana  no  Reich  Hitleriano!  Também  vemos  o  papel 
desempenhado na Croácia pelo representante da Igreja, na exterminação dos fiéis ortodoxos. A 
cruzada  contra  os  judeus,  a  obra  prima  da  Gestapo,  pode  parecer  supérfluo  mencionar 
novamente  o  papel  desempenhado  por  Roma;  já  relatamos  os  feitos  de  monsenhor  Tiso,  o 
primeiro fornecedor das câmaras de gás e fornos crematórios de Auschwitz. Acrescentaremos, 
porém, apenas alguns documentos típicos a esse dossiê.

Em primeiro lugar, aqui está uma carta de Leon Berard, embaixador do governo Vichy junto à 
Santa Sé:  "Senhor  Marshal  Petain,  em sua carta  datada de 7 de agosto de 1941,  V E.  me 
honrava ao pedir  algumas informações sobre as questões e dificuldades que poderiam surgir 
eventualmente do ponto de vista católico romano, em relação aos judeus. Tenho a honra de lhe 
comunicar que nada me foi dito, no Vaticano, que pudesse ser interpretado como uma crítica ou 
reprovação das leis e diretivas em questão".

O periódico L'Arche, ao mencionar essa carta em um artigo intitulado "O Silêncio de Pio XII", 
refere-se a um relatório complementar subseqüente que Leon Berard enviou a Vichy em 2 de 
setembro de 1941. "Há alguma contradição entre o estatuto das doutrinas judaica e católica? 
Apenas uma e Leon Berard respeitosamente indica que esta se refere ao chefe de Estado; reside 
na  de  2  de  junho  de  1941,  que  define  os  judeus  como  uma  raça.  "A Igreja",  escreveu  o 
embaixador de Vichy, "nunca professou que os mesmos direitos deveriam ser dados a todos os 
cidadãos, como uma pessoa de influência no Vaticano me disse: "Vocês não terão dificuldades 
quanto à categoria dos judeus".

Existe,  "na  prática",  a  "terrível"  encíclica  Mit  brenender  Sorge,  contra  o  racismo, 
freqüentemente citada pelos apologistas.  Encontra,  no entanto,  algo muito melhor no livro de 
Leon Políakovs: 'A proposta da Igreja Protestante na França de que, juntamente com a Igreja 
Romana, tomassem medidas contra o recolhimento dos judeus, durante o verão de 1942, foi 
rejeitada pelos dignatários católicos". Muitos parisienses lembram ainda hoje a forma pela qual as 
crianças  judias  foram  tomadas  de  suas  mães  e  mandadas  em  trens  especiais  aos  fornos 
crematórios de Auschwitz.

Essas deportações de crianças são confirmadas, entre outros documentos oficiais, em uma 
nota do "SS Haupsturmfuhrer Danneker", datada de 21 de julho de 1942. A insensibilidade cruel 
da Igreja Romana, e dos seus líderes em particular, inspirou não muito tempo atrás estas linhas 
revanchistas do já mencionado periódico L'Arche: "Durante cinco anos o nazismo foi o autor de 
ultrajes,  profanações,  blasfêmias  e  crimes.  Durante  cinco  anos,  massacrou  seis  milhões  de 
judeus. Dentre estes seis milhões, um milhão e oito-centas mil eram crianças. Quem disse uma 
vez: "Deixem vir a mim as criancinhas?" E por que razão? Devem vir até mim para que possa 
chaciná-las? O papa militante foi substituído pelo papa diplomático. Da Paris ocupada, seguimos 
para Roma, também ocupada pelos alemães após o fracasso italiano.

Aqui  transcrevemos  uma mensagem endereçada  a  von  Rubbentrop,  ministro  nazista  dos 
Negócios Estrangeiros: Embaixada Alemã na Santa Sé. Roma, 28 de outubro de 1943. Apesar de 
pressionado por todos os lados, o papa não demonstrou nenhum tipo de reprovação quanto à 
deportação dos judeus de Roma. Ele teme que nossos inimigos reprovem sua atitude nesse 
caso,  e  que esse venha a ser  explorado pelos protestantes de países anglo-saxões em sua 
propaganda  contra  o  catolicismo.  'Ao  considerar  essa  questão  delicada,  0  possível 



estremecimento de nossas relações com o governo alemão foi o fator decisivo". Assinado: Ernst 
von Weiszaeker.

Ao relatar a carreira deste barão von Weiszaeker - julgado como criminoso de guerra "por ter 
preparado listas de extermínio" - o Le Monde, de 27 de junho de 1947, escreveu: "Prevendo uma 
derrota  da  Alemanha,  ele  conseguiu  uma  indicação  para  o  Vaticano,  aproye-tando-se  da 
oportunidade de trabalhar intimamente com a Gestapo"

Para  ajudar  os  nossos  leitores  não  completamente  convencidos  citaremos  o  seguinte 
documento oficial alemão que estabelece as disposições do Vaticano e dos jesuítas com relação 
aos  judeus,  antes  da  guerra:  'Ao  estudar  a  evolução  do  anti-semitismo  no  Estados  Unidos 
percebemos  com  interesse  que  o  número  de  ouvintes  das  transmissões  de  rádio  do  padre 
Coughlin (jesuíta), reconhecido por seu anti-semitismo, excede a 20 milhões!"

O  anti-semitismo  militante  dos  jesuítas  nos  Estados  Unidos,  à  semelhança  de  todos  os 
lugares, não é surpreendente da parte desses ultramontanos, pois está perfeitamente de acordo 
com a  "doutrina".  Vejamos o que Daniel  Rops,  da  Academia Francesa,  tem a dizer  sobre  o 
assunto; este autor se especializou em literatura, devotou e publicou sempre sob os auspícios da 
Imprimatur. Lemos em um de seus trabalhos mais conhecidos, "Jesus e Sua Época", publicado 
em 1944, durante a ocupação alemã: "Durante séculos, por onde a raça judia se espalhasse, o 
sangue escorria, e sempre a mesma exigência de assassinato proferida no hall de julgamento de 
Pilatos  e  afogando  o  grito  de  desespero  repetido  mil  vezes.  A  face  de  uma  nação  judia 
perseguida preenche as páginas da História, mas não se pode eliminar essa outra face, untada 
com sangue e cuspe, pela qual a multidão judia não sentiu pena alguma.

Israel não teve alternativa nessa questão tendo que matar seu Deus após repudiá-Lo, e como 
o sangue misteriosamente clama por sangue, a caridade cristã pode não ter outra alternativa 
também  ou  a  vontade  divina  não  deveria  compensar  o  maior  e  mais  insuportável  horror,  a 
crucificação, através de outro horror? " Que palavras mais bem escolhidas! Ou, pondo as coisas 
de forma mais direta: Se milhões de judeus tiveram que passar por câmaras de gás e fornos 
crematórios de Auschwitz, Dachau e outros lugares, foram a "sobremesa" que bem mereciam. 
Essa adversidade foi desejada por "vontade divina e a "caridade cristã" estaria cometendo uma 
falta como se fosse contra ela.

O eminente professor Jules Isaac, presidente da "Amizade t daico-Cristã", exclamou ao se 
referir a essa passagem: "Estas frases rríveis e blasfemas provocam um horror infinito", ainda 
mais  agravado orunia  nota  que diz:  "Entre  os  judeus  de hoje,  alguns  deles  tentam negar  a 
importância dessa pesada responsabilidade. Honro os sentimentos, diga-se de passagem, mas 
não podemos ir contra a evidência Ha História; não cabe aos homens rejeitar o peso terrível da 
morte de Jesus que Israel deve assumir".

Jules Isaac nos informa que as frases em questão foram alteradas pelo editor "nas edições 
mais recentes" desse livro "edificante", ou seja, após a Libertação. Há "um tempo" para todas as 
coisas: os fornos crematórios haviam se tornado ultrapassados.

Assim, da afirmação doutrinai dos altos princípios do papado à sua colocação em prática por 
Himmler, "nosso Ignácio de Loyola", o círculo se fecha, e ainda temos que acrescentar que o anti-
semitismo meio louco do Fuhrer perde muito do seu mistério.  Isso não vem a esclarecer um 
pouco mais as coisas sobre esse indivíduo intrigante? As coisas que foram imaginadas, antes da 
guerra, numa tentativa de explicar a desproporção evidente entre o homem e o papel que tinha 
de desempenhar! Havia um buraco, um vácuo óbvio sentido por todos.

Para preencher essa lacuna,  lendas foram criadas: contaram-se histórias,  algumas com o 
propósito  secreto  de  desviar  da  verdade!  Ciências  ocultas,  mágicos  orientais,  astrólogos 
"inspirados", o heremita sonâmbulo de Berchtesgaden, e a escolha da suástica como insígnia do 
partido nazista e originária da índia, pareciam corroborar a idéia.



Maxime  Mourin  refuta  essa  última  afirmação  específica:  'Adolf  Hitler  havia  sido  aluno  da 
escola de Lambach e cantava com os Meninos do coro na abadia do mesmo nome. Lá, ele 
descobriu a suástica, pois era o símbolo heráldico do padre Hagen, o administrador da abadia".

As inspirações do Fuhrer também são facilmente explicáveis, sem necessidade do uso de 
filosofias exóticas ou misteriosas. Se é óbvio que esse "filho da Igreja Católica", conforme foi 
descrito por Franco era controlado por impulsos de líderes misteriosos, também já sabemos que 
esses não tinham nada a ver com a mágica oriental. Os infernos terrestres, que devoraram 25 
milhões de vítimas, merecem outra explicação, facilmente reconhecível: a marca de povos que 
tiveram de ser treinados intensivamente, de acordo com as prescrições dos Exercícios Espirituais 
dos jesuítas.

Os Jesuítas e o Collegium Russicum

Dos vários motivos que fizeram o Vaticano decidir a começar a Primeira Guerra Mundial, ao 
incitar o imperador da Áustria, Francis Joseph, a "castigar os sérvios", o principal era aplicar um 
golpe fatal contra a Igreja Ortodoxa, essa ancestral e odiada rival. O Vaticano também visava à 
Rússia, protetora tradicional dos crentes ortodoxos nos Bálcãs e no Leste.

Pierre Dominique escreveu: "Para Roma, esse caso se tornou de suma importância;  uma 
vitória da monarquia apostólica sobre o czarismo poderia ser vista como uma vitória de Roma 
sobre o cisma do Leste".

A Cúria Romana de forma alguma se preocupou se tal  vitória  só poderia  ser  conseguida 
através de um holocausto gigantesco. O risco, ou melhor, a certeza, foi aceito, pois as alianças 
fizeram a guerra inevitável. Influenciado pelo secretário de Estado, o jesuíta Merry dei Vai, Pio X 
não fazia segredo disso, e o encarregado de Negócios da Bavária escreveu ao seu governo, na 
véspera do conflito: "Ele, o papa, não acredita que os exércitos da França e da Rússia sejam 
vitoriosos em uma guerra contra a Alemanha".

Esse cálculo perverso provou ser falso. A Primeira Guerra Mundial» que devastou o Norte da 
França e deixou milhões de mortos, não atingiu as ambições de Roma; ao contrário, dividiu a 
Áustria-Hungria;  e privou, portanto,  o Vaticano de sua fortaleza mais importante na Europa e 
liberou os eslavos, que já faziam parte dessa monarquia dupla* do jugo apostólico de Viena. A 
Revolução Russa libertou do controle do Vaticano aqueles católicos romanos, a maior parte deles 
He origem polonesa, que viviam no antigo império czarista. A derrota foi total. A "patiens quia 
aeterna"  da  Igreja  Romana,  no  entanto,  perseguida  com esforços  renovados  sua  política  de 
"Drang nach Osten", o impulso em direção ao Leste, que combinava tão bem com as ambições 
pan-germânicas.

O surgimento de ditadores e a Segunda Guerra Mundial, com o seu séquito de horrores, a 
"lavagem" de Wartheland, na Polônia, e a "catolização compulsória" da Croácia são exemplos 
especialmente  atrozes  desses  horrores.  Realmente  não  importava  que  25  milhões  tivessem 
morrido nos campos de concentração; 32 milhões de soldados assassinados nos campos de 
batalha e 29 milhões tivessem ficado feridos ou inválidos. Essas são as estatísticas oficiais da 
ONU, Organização das Nações Unidas e mostram a magnitude dessa carnificina!

Dessa vez,  a Cúria Romana achou que seus objetivos foram atingidos,  e pode-se ler  na 
"Basler Nachrichten" de Basiléia: 'A ação alemã na Rússia coloca a questão da evangelização 
daquele país, e o Vaticano está extremamente interessado nisso". E isto, de um livro dedicado à 
glorificação de Pio XII: "O Vaticano e Berlim assinaram um pacto que permitia aos missionários 
católicos do Colégio Russicum ocuparem °s territórios, colocando os bálticos sob a nunciatura de 
Berlim". A "catolização" da Rússia estava para ser lançada, sob a proteção da Wehrmacht e da 
SS, à maneira de Pavelitch e seus comparsas na Croácia, mas numa escala muito maior. Essa 
seria uma verdadeira v|tória de Roma! Que decepção, então, quando o movimento htlerista foi 



interrompido diante de Moscou e quando von Paulus e Seu batalhão foram emboscados em 
Stalingrado!  Era  Natal  de  1942,  e  podemos  reler  a  mensagem,  ou  melhor,  a  "brilhante 
convocação"  endereçada  às  "nações  cristãs"  pelo  "Santo  Papa":  "Esse  momento  não  é  de 
lamentação, mas de ação. Que o entusiasmo das Cruzadas invada o cristianismo, e o apelo 
"Deus  assim  quer!"  seja  ouvido.  Qüe  estejamos  prontos  a  servir  e  nos  sacrificar,  como  os 
cruzados dos velhos tempos. Exortamos e imploramos que vocês estejam atentos à gravidade 
penosa  da  situação  atual.  Quanto  aos  voluntários  que  participam dessa Santa  Cruzada dos 
tempos modernos, "levantem alto o estandarte e declarem guerra contra as trevas de um mundo 
afastado de Deus!"

Nesse dia de Natal, estávamos muito longe da "Pax Christi"! Esse discurso guerreiro não era 
a expressão da "estrita neutralidade" a qual o Vaticano se atribui nas questões internacionais. 
Esse discurso se torna ainda mais impróprio pelo fato da Rússia ser aliada da Inglaterra, Estados 
Unidos e França livre. A contestação veemente dos defensores de Pio XII diz que a guerra de 
Hitler não era uma verdadeira "cruzada", quando essa palavra é mencionada na mensagem do 
próprio "Santo Papa"!

Os "voluntários" que o papa convocou para as armas eram da "Divisão Azul" ou recrutados 
pelo cardeal Baudrillart em Paris. 'A guerra de Hitler é uma iniciativa nobre na defesa da cultura 
européia", exclamou ele a 30 de julho de 1941.

Observamos, no entanto, que o Vaticano não está mais interessado na defesa dessa cultura 
agora que tenta instigar nações africanas a se revoltarem contra a França. Pio XII disse: 'A Igreja 
Católica  não  se  identifica  com  a  cultura  Ocidental".(141  e  141a)  As  mentiras  e  grandes 
contradições são infinitas da parte daqueles que acusam satã de ser o "pai de todos os aliados".

A derrota da Rússia pelos Exércitos de Hitler, "esses nobres defensores da cultura européia", 
envolvia também os jesuítas da conversão. Ficamos imaginando o que "Santa" Teresa estaria 
fazendo  diante  de  tamanho  desastre!  Pio  XI  a  tinha  proclamado  "santa  padroeira  da  infeliz 
Rússia" e o cônego Coube a representou de pé, "sorrindo", mas tão terrível quanto um Exército 
pronto para a batalha contra o gigante bolchevique.

Será que a santa de Lisieux, usada para todos os tipos de obras da jgreja, tinha sucumbido 
diante da tarefa nova e gigantesca a ela atribuída pelo "Santo Papa?" Não seria de surpreender. 
Além da "santinha",  ainda havia a "Rainha dos Céus" que,  em 1917, já tinha assumido,  sob 
certas condições, trazer de volta a Rússia do cisma ao rebanho da Igreja Romana.

Vejamos o que o La Croix disse sobre o assunto: "Lembramos nossos leitores que a própria 
Nossa Senhora de Fátima havia prometido a conversão dos russos, se os cristãos praticassem 
com sinceridade e devoção todos os mandamentos da lei do evangelho".

De acordo com os padres jesuítas, que eram grandes especialistas em milagres, o Mediador 
Celeste teria recomendado como especialmente eficaz o uso diário do rosário. Essa promessa da 
Virgem teria sido selada por ela com uma "dança do Sol",  uma maravilha que teria ocorrido 
novamente em 1951, nos jardins do Vaticano, para o benefício exclusivo de "Sua Santidade" Pio 
XII. Os russos, no entanto, invadiram Berlim, apesar da cruzada convocada pelo papa e, até hoje, 
os  compatriotas  de  Khrushev  não  demonstraram  nenhuma  vontade,  que  seja  do  nosso 
conhecimento, de surgirem diante das "portas de São Pedro" em trajes de penitentes, com um 
cabresto em volta do pescoço. O que aconteceu de errado? Os cristãos não teriam contado bem 
as contas do rosário? Algumas das rezas não foram feitas corretamente?

Seríamos tentados a acreditar que essa seria a causa, se não houvesse aquele detalhe meio 
escabroso da "maravilhosa"  história  de Fátima.  A promessa de conversão da Rússia,  feita  à 
clarividente Lúcia em 1917, foi por ela "revelada" apenas em 1941, quando havia Se tornado 
freira, e tornada pública em outubro de 1942 pelo cardeal ^hr, um partidário entusiasta do eixo 
Roma-Berlim. Foi tornada pública por solicitação (melhor seria dizer "ordem") de Pio XII mesmo 



Pio  XII  que,  três  meses  depois,  fez  a  já  mencionada  convocação  para  uma  Cruzada.  É 
extremamente "esclarecedor": Um dos apologistas de Fátima admite que, por causa disso, o caso 
"evidentemente  perde  algo  do  seu  valor  profético".  É  o  mínimo  que  se  pode  dizer  sobre  o 
assunto.

Um certo  cônego,  grande  especialista  na  questão  do  "milagre  português",  conta-nos  em 
confidencia:  "Devo  confessar  que,  com  grande  relutância,  acrescentei  às  minhas  primeiras 
edições o texto revelado ao público por Sua Eminência Cardeal Schuster".

Com certeza  podemos  entender  os  sentimentos  do  bom cônego:  A "Santa  Virgem"  teria 
contado  à  pastorinha  Lúcia,  em  1917:  "Se  meus  pedidos  forem  atendidos,  a  Rússia  será 
convertida", enquanto a encarregava de manter esse "segredo" só para ela. Então como é que os 
cristãos chegaram a ficar sabendo sobre esses "pedidos"? "Credibile quia ineptum".

Parece que de 1917 a 1942 a "infeliz Rússia" não precisava ter nenhuma reza feita em seu 
nome, e que essas rezas seriam extremamente necessárias somente após a derrota nazista em 
Moscou  e  quando  von  Paulus  caiu  na  emboscada  de  Stalingrado.  Pelo  menos,  é  a  única 
conclusão que essa última revelação permite. O sobrenatural, como já dissemos, é uma coisa 
poderosa, mas deve ser manipulado com um certo cuidado.

Após Montoire, o prior dos jesuítas, Halke von Ledochowski já falava soberbamente sobre a 
reunião  geral  que  a  Companhia  teria  em  Roma  após  a  Inglaterra  ter  capitulado,  e  cuja 
importância  e brilho  não encontrariam paralelo  em toda a sua história.  Mas os céus haviam 
decidido  o  contrário,  apesar  de  "Santa"  Teresa  e  da  "Senhora"  de  Fátima.  A Grã-Bretanha 
recuperou  forças  contra  o  inimigo;  os  Estados  Unidos  entraram na guerra;  apesar  do  padre 
jesuíta Coughlin ter trabalhado tanto contra, os aliados desembarcaram no Norte da África e a 
campanha russa foi  um desastre para os nazistas.  Para Ledochowski,  era o colapso de seu 
grande  sonho.  Wehrmacht,  a  SS,  oS  "limpadores"  e  os  jesuítas  da  conversão  estavam 
capitulando juntos. A saúde do prior não suportou o desastre e ele morreu. Vejamos, entretanto, 
no que o "Russicum" se tornou quando foi incorporado por Pio XI e von Ledochowski em 1929 à 
já rica e variada organização romana.

"Com a constituição apostólica Quam Curam, Pio XI criou esse seminário russo em Roma, 
onde  jovens  apóstolos  de  todas  as  nacionalidades  seriam  treinados,  "na  condição  de  que 
adotassem, acima de qualquer outra coisa, o rito bizantino-eslavo, e que suas mentes fossem 
inteiramente dedicadas à tarefa de trazer a Rússia de volta ao rebanho de Cristo".

Esse é o objetivo do Colégio Pontificai Russo, aliás "Russicum", o Instituto Pontificai Oriental e 
o Colégio Romano - esses três centros também administrados pela Companhia de Jesus.

No "Colégio Romano" - 45, Piazza dei Gesu - encontramos os noviços jesuítas e, entre eles, 
alguns levam a alcunha de "russipetes", pois são destinados a "petere Russiam", ou seja, ir para 
a  Rússia.  Os  crentes  ortodoxos  deveriam  tomar  cuidado,  pois  esses  (muitos)  campeões 
valorosos  estão  determinados  a  destruí-los.  Temos  que  admitir,  no  entanto,  que  o  acima 
mencionado Homme Nouveau afirma: "Todos esses sacerdotes estão certamente destinados a se 
dirigirem à Rússia, mas este projeto não pode ser levado adiante por enquanto". De acordo com 
essa publicação, a imprensa soviética chama estes apóstolos de "pára-quedistas do Vaticano".

E, a partir do testemunho de alguém bem informado sobre o assunto, chegamos à conclusão 
que esse nome é muito adequado. A pessoa em questão é ninguém menos do que o jesuíta 
Alighiero  Tondi,  Professor  da  Universidade  Pontificai  Gregoriana,  que  repudiou  a  Ignácio  de 
Loyola e aos Exercícios Espirituais (não sem antes gerar uma grande controvérsia), e finalmente 
se  afastou  da  famosa  Companhia,  bem como de  suas  pompas  e  façanhas.  Podemos  ler  o 
seguinte, dentre outras declarações, em uma entrevista dada por ele a um jornal italiano: 'As 
atividades do Collegium Russicum e outras organizações ligadas a ele são muitas e variadas. Por 
exemplo, juntamente com os fascistas italianos e o que restou do nazismo alemão os jesuítas 



organizaram e coordenaram vários grupos anti-russos, sob a autoridade eclesiástica. A finalidade 
última é de estarem prontos eventualmente, a derrubar os governos do Leste. Os recursos são 
fornecidos por organizações eclesiásticas de renome. Essa é uma obra à qual os próprios líderes 
do clero se dedicam. Esses últimos estariam prontos a rasgar as suas vestes, sem piedade, e 
serem acusados de se misturarem em política e incitarem os bispos e sacerdotes do Leste a 
conspirarem contra os seus governos. Ao falar com o jesuíta Andrei Ouroussof, disse que tinha 
sido  infeliz  ao  afirmar,  no  Osservatore  Romano,  a  voz  oficial  do  Vaticano,  e  em  outras 
publicações eclesiásticas, que os espiões desmascarados eram "mártires da fé", Ouroussof caiu 
na gargalhada. "O que é que você escreveria, padre?", ele me perguntou. Você os chamaria de 
espiões ou algo pior? Hoje a política do Vaticano precisa de mártires, mas atualmente é difícil de 
se encontrar mártires. Então, eles têm que ser fabricados."

— Mas isso é um jogo desonesto! Ele balançou a cabeça ironicamente.

— Você é inteligente, padre. Pelo trabalho que faz, deveria saber melhor do que ninguém que 
os dirigentes da Igreja sempre foram inspirados pelas mesmas regras.

—  E Jesus Cristo? perguntei.

Ele  riu:  Não  devemos  pensar  em  Jesus  Cristo,  ele  disse.  "Se  pensássemos  n'Ele, 
acabaríamos na cruz. E hoje, chegou o momento de colocarmos outros na cruz, para que não 
sejamos nós mesmos a ficarmos pregados nela".

Assim, como disse tão bem o jesuíta Ouroussof, a política do Vaticano precisa de mártires, 
voluntários ou não. "Criou" milhões deles durante as duas guerras.

O Papa João XXIII Tira a Máscara

De todas as ficções geralmente aceitas nesse mundo, o espírito de paz e harmonia atribuído à 
Santa Sé é provavelmente o mais difícil de extirpar, pois esse espírito parece inerente à natureza 
do próprio magistério apostólico. Apesar das lições da História, não completamente conhecidas 
ou  muito  rapidamente  esquecidas,  aquele  que  é  chamado  de  "vigário  de  Cristo"  deve, 
necessariamente, encarnar para muitos o ideal de amor e fraternidade ensinado pelo Evangelho. 
E a lógica, tanto quanto o sentimento, não quer que seja dessa forma?

Os fatos, na realidade, nos fazem perceber que essa opinião favorável deve ser revista e 
diminuída - e acreditamos que tenha sido suficientemente demonstrada. A Igreja, no entanto, é 
prudente -  como sempre  nos dizem -  e é  raro que suas ações não sejam envolvidas pelas 
precauções indispensáveis que tomem conta das aparências. "Bonne renommee vaut mieux que 
ceinture doree" (A boa reputação vale mais do que um cinto dourado), diz o provérbio francês. 
Mas é ainda melhor possuir ambos.

O Vaticano - incrivelmente rico - se guia por essa máxima. Sua luxúria política pela dominação 
sempre  assume  pretextos  "espirituais"  e  humanitários,  proclamada  "urbi  et  orbi"  por  uma 
propaganda intensa fornecida por um cinto dourado-prateado, e a "boa reputação", preservada 
dessa maneira, permite a entrada de ouro ao dito cinto.

O Vaticano não se desvia dessa linha de conduta e,  quando o seu "status"  em negócios 
internacionais fica revelado de forma clara através das atitudes de sua hierarquia; a lenda de sua 
imparcialidade  absoluta  é  mantida  viva  por  aquelas  encíclicas  solenes  e  ambíguas  e  outros 
documentos  papais.  Recentemente  a  era  hitlerista  multiplicou  esses  exemplos.  Poderia, 
entretanto, ser de outra forma, em uma autoridade que se supõe como transcendente e universal 
ao mesmo tempo? Poucas foram as vezes em que a máscara caiu.  Para que o mundo seja 
testemunha desse espetáculo, é necessária uma contingência que diante dos olhos da Igreja seja 



perigosa aos seus interesses vitais Somente assim, ela deixa de lado a ambigüidade e se põe 
abertamente de um dos lados.

Isso foi o que aconteceu em 7 de janeiro de 1960, em Roma, com relação à conferência de 
cúpula que viria a reunir os dirigentes dos governos do Ocidente e do Leste, numa tentativa de 
determinar  as  condições  de  co-existência  realmente  pacífica  entre  os  defensores  das  duas 
ideologias contrárias. É claro que a posição do Vaticano diante de tal projeto não parecia deixar 
qualquer dúvida. Nos Estados Unidos, o cardeal Spellman demonstrou-a claramente ao levar os 
católicos a exibirem sua hostilidade a Khrushchev quanto este foi  convidado pelo presidente 
norte-americano.

Por sua vez, e sem expressá-lo claramente, "Sua Santidade" João XXIII havia demonstrado 
pouco entusiasmo pela "detente" na sua mensagem de Natal. A "esperança" que demonstrava de 
ver  a  paz  reinstalada  no  mundo,  um desejo  que  deveria  ser  uma  obrigação  nesse  tipo  de 
documento, parecia muito frágil, pois era acompanhada por muitos pedidos aos líderes ocidentais 
de serem prudentes.

Até então, o Vaticano vestia a boa máscara. O que aconteceu, então, em menos de duas 
semanas?  Vendo  que  a  primeira  mensagem  falhou,  será  que  uma  outra  "esperança"  tão 
desejada provava ser inútil? Será que a decisão de Gronchi, presidente da República Italiana, de 
ir a Moscou, entornou o copo de amargura romana?

Independente do que tenha acontecido,  o furacão desabou a 7 de janeiro - e os ataques 
eclesiásticos  irromperam,  com  fúria,  sobre  os  chefes-de-Estado  "cristãos",  acusados  de 
colocarem um fim à guerra fria. A 8 de janeiro, o Le Monde publicou: "No dia em que o presidente 
da República Italiana estava partindo para uma visita oficial  extremamente agendada com os 
líderes  de  Moscou,  o  cardeal  Ottaviani,  sucessor  do  cardeal  Pizzardo  como  secretário  da 
Congregação  do  Santo  Ofício  ou  chefe  do  Supremo  Tribunal  da  Igreja,  fez  um  discurso 
absolutamente incrível na basílica de "Sainte-Marie -jylajeure", durante um culto matutino pela 
"Igreja do Silêncio". Nunca antes havia um príncipe da Igreja, detentor de um dos cargos mais 
importantes dentro do Vaticano, atacado as autoridades soviéticas com tanto furor, nem reprimido 
tão severamente as autoridades ocidentais que trabalhavam com eles."

O  Le  Monde  forneceu  fragmentos  substanciais  daquele  discurso  violento  que  justificou 
plenamente o adjetivo de "absolutamente incrível" que havia sido usado. "A época de Tamerlanes 
voltou", afirmava o cardeal Ottaviani,  e os líderes russos foram descritos como sendo "novos 
anticristos que condenam à deportação, prisão, massacre e não deixam nada atrás de si, além de 
uma terra destruída."

O orador estava chocado com o fato de ninguém mais "ter medo de apertar a mão dele", e 
que, "ao contrário, disputavam uma corrida para ver quem seria o primeiro a fazê-lo e ainda trocar 
amabilidades". Então ele recordou a seus ouvintes que Pio XII se afastou e foi a Castelgandolfo 
quando Hitler  chegou a Roma, esquecendo-se,  no entanto,  de acrescentar  que esse mesmo 
pontífice havia concluído com o mesmo Hitler um pacto extremamente vantajoso para a Igreja.

As viagens espaciais tampouco foram poupadas nessa violenta denúncia: "O novo homem crê 
que pode violar os céus com façanhas no espaço e assim demonstrar, mais uma vez, que Deus 
não existe. Os políticos e chefes-de-Estado ocidentais que, de acordo com o cardeal, "ficaram 
estúpidos com o terror", foram amaldiçoados, pois eram todos "cristãos que não mais reagem ou 
protestam  com violência".  "Podemos  nos  dar  por  satisfeitos  com  qualquer  tipo  de  "detente" 
quando não puder haver nenhum tipo de tranqüilidade na humanidade, se não observamos um 
respeito  elementar  pela  consciência,  pela  nossa  fé,  pela  face  de  Cristo,  coberta  de  saliva, 
coroada com os espinhos? Podemos esticar a mão àqueles que fazem isso?"

Essas palavras dramáticas não nos deixam esquecer que o Vaticano não pode nem falar de 
"respeito de consciências", pois a Igreja oprime sem piedade as consciências nos países em que 



domina, a exemplo da Espanha de Franco, onde os protestantes eram perseguidos. É realmente 
despudorado da parte do secretário do Santo Ofício, em especial, o pedido de que os outros 
observem esse  "respeito  elementar"  quando  toda  a  Igreja  Romana  o  rejeita  inteiramente.  A 
encíclicà Quanta Cura e o Sílabo são explícitos: 'Anátema (excomunhão) para aquele que diz: 
todo homem é livre para abraçar ou professar a religião que seu discernimento considere ser 
correta" (Sílabo, artigo XV). "É loucura pensar que a liberdade de consciência e culto seja direito 
simples de todos os homens" (Encíclicà Quanta Cura).

A julgar pela forma como trata dos "hereges", não é de assustar que o Vaticano condene 
sistematicamente todas as tentativas de se chegar a bom termo entre os países "cristãos" e 
aqueles que são oficialmente ateístas. "Non est pax impilis" ("Nada de paz para os perversos"). E 
o  padre  jesuíta  Cavelli,  à  semelhança  de  muitos  outros  antes  dele,  proclama  que  essa 
"intransigência" é a "lei mais imperativa" da Igreja Romana.

Em contrapartida a essa explosão de fúria da parte do cardeal, citaremos outro artigo que 
apareceu no mesmo número do Le Monde, a 9 de janeiro de 1960: 'A humanidade está chegando 
a um ponto em que a aniquilação mútua é uma possibilidade. No mundo de hoje, nenhum outro 
fato pode ser comparado em importância a este. Devemos, portanto, lutar intensamente por uma 
paz justa". Assim disse o presidente Eisenhower, diante do Congresso dos Estados Unidos, no 
mesmo momento em que o cardeal Ottaviani, em Roma, condenava a co-existência como sendo 
uma participação no crime de Caim.

O contraste entre as duas formas de pensamento não poderia ser mais chocante: o humano e 
o teocrático. Nada mais óbvio do que o perigo que paira sobre o mundo por causa do núcleo de 
fanatismo cego ao qual chamamos de Vaticano. Seu egoísmo "sagrado" é tamanho que chega a 
não importar a necessidade urgente de um acordo internacional, de forma a evitar uma ameaça 
de extermínio total  da humanidade. O secretário do Santo Ofício,  esse tribunal  supremo cujo 
passado é bem conhecido, não leva em consideração tais contingências "negligenciáveis". Os 
russos vão à missa? Esse é o ponto importante e, se o presidente Eisenhower não compreende, 
é porque "parece ter ficado estúpido com o terror", para usar os termos do "Porporato" passional.

O frenesi delirante do discurso do cardeal Ottaviani nos faz rir e nos sentimos chocados ao 
mesmo tempo. Muitos acham que essa chama vai ter dificuldades em persuadir os "cristãos" a 
aceitarem a bomba atômica em paz. Mas temos que estar em guarda! Por detrás do porta-voz da 
Santa Sé há uma organização pontificai e, em especial, essa armada secreta dos jesuítas não é 
composta de soldados comuns. Todos os membros daquela famosa Companhia trabalham dentro 
dos  corredores  do  poder;  sua  ação,  sem  fazer  muito  barulho,  pode  ser  eficaz  de  maneira 
excepcional, ou seja, maligna.

Surgiram boatos de que a postura violenta do cardeal Ottaviani não era o reflexo exato do 
pensamento da Santa Sé, mas simplesmente a opinião de um integrante do "clã integralista". A 
imprensa católica, na França pelo menos, tentou atenuar a importância daquele discurso violento, 
e o La Croix, em particular, só imprimiu um curto extrato no qual era omitida toda a violência.

Esse oportunismo foi  muito  esperto,  mas não  poderia  enganar  ninguém.  É simplesmente 
impossível que uma crítica tão feroz e de importância política excepcional possa ter sido proferida 
do púlpito de "SainteMarie-Majeure", pelo secretário do Santo Ofício, sem a aprovação do chefe 
da Congregação, do seu dirigente, o próprio Soberano Pontífice e, tanto quanto sabemos, ele 
nunca desmentiu o seu eloqüente subordinado.  O papa João XXIII  não poderia  jogar  aquela 
"bomba" ele mesmo mas, ao fazer um de seus mais altos dignatários na Cúria tomar o seu lugar, 
quis deixar claro a todos a sua conivência .

Por uma estranha "coincidência", uma "explosão" mais modesta aconteceu ao mesmo tempo, 
na forma de um artigo no Osservatore Romano, condenando novamente o socialismo, mesmo o 
não-marxista, como sendo "oposto à verdade cristã". Aqueles que praticam esse erro político, no 



entanto,  não  são  excomungados  "ipso  facto"  como  são  os  comunistas,  tendo  eles  ainda  a 
esperança de escaparem do inferno, mas a ameaça do purgatório continua!

Ao mostrar sua oposição veemente a qualquer tentativa de reunir o Ocidente e o Oriente, 
estaria o Vaticano esperando por resultados positivos? Esperaria intimidar os chefes-de-Estado 
que buscam essa política de paz, ou queria apenas provocar pelo menos um sentimento contrário 
à "detente" entre os fiéis? Por mais insensata que essa esperança possa parecer, ela realmente 
pode ter invadido as mentes desses sacerdotes. Seu ponto de vista peculiar fatalmente leva a 
produzir tais ilusões. Além do mais, esses homens "tranquilizadores" não poderiam ter esquecido 
uma certa ilusão usada por tanto tempo para enganar aqueles que neles confiaram - e na qual 
também pareciam acreditar. Referimo-nos à "conversão da Rússia", aparentemente anunciada 
em  Fátima  por  "Nossa  Senhora"  em  pessoa,  em  1917,  a  Lúcia,  a  pastorinha,  a  qual 
posteriormente fez o voto sagrado e testificou sobre isso algum tempo depois,  em 1942, nas 
"Memórias" que escreveu a pedido de sua madre superiora.

Essa "história da carochinha" faz rir,  mas em nada muda o fato de que o Vaticano, sob o 
pontificado  de  Pio  XII,  a  propagou  por  todo  o  mundo,  com  muitos  discursos,  sermões, 
declarações solenes, uma torrente de panfletos e livros, além de peregrinações da estátua dessa 
nova e política "Nossa Senhora" a todos os continentes - onde até mesmo os animais, segundo 
dizem, vinham pagar tributos. Essa propaganda barulhenta ainda pode ser lembrada por fiéis 
mais velhos, tanto quanto as afirmações enlouquecidas como essa, publicada em Ia de novembro 
de 1952, pelo La Croix: "Fátima se tornou uma andarilha das estradas. O destino das nações 
pode ser melhor decidido por ela do que em volta das mesas."

Seus  tarifários  não  podem  encontrar  mais  refúgio  na  ambigüidade.  A  alternativa  é 
perfeitamente visível: "detente ou guerra fria". O Vaticano escolhe a guerra e não esconde esse 
fato. Essa escolha não deveria surpreender ninguém - se a experiência anterior, mesmo recente, 
foi  uma  lição  para  nós.  Se  ela  surpreender  alguns,  cremos  que  seja  por  causa  da  sua 
proclamação sem cerimônias ou sem a "camuflagem habitual."

Começamos  a  entender  a  violência  quando  consideramos  a  importância  da  aposta  do 
Pontífice Romano. Estaríamos a julgar mal o Vaticano pensando que eles seriam capazes de 
renunciar a uma expectativa tão antiga quanto o cisma do Leste - a de trazer de volta os crentes 
ortodoxos sob sua obediência, através de um êxito militar. 0 surgimento de Hitler se deve a essa 
esperança obstinada - mas a derrota final de sua Cruzada ainda não abriu os olhos da Cúria 
Romana à loucura de tal ambição. Ainda há outro desejo mais opressivo: a libertação da Polônia, 
Hungria e Tchecoslováquía, esta famosa "Igreja do Silêncio", que só se transformou nisso pela 
inesperada mudança de rumos, na perspectiva da Santa Sé, durante a cruzada nazista. "Qui trop 
embrasse mal etreint" ("Quem tudo quer, tudo perde"), diz um provérbio sábio que nunca inspirou 
os fanáticos.

A fim de resumir sua marcha para o Leste, "Drang nach Osten", e reaver primeiramente as 
fortalezas perdidas, o Vaticano ainda confia no "braço secular" alemão, seu principal campeão 
europeu,  que  necessita  de  nova força  e vigor.  Na direção da Alemanha Federal  -  a  secção 
Ocidental  do Grande Reich -  colocou um homem confiável,  o chanceler  Konrad Adenauer,  o 
camareiro secreto do papa.

A política por ele adotada por mais de 15 anos mostrava claramente a marca da Santa Sé. 
Exibindo à primeira vista um grande cuidado e uma postura liberal oportuna, o homem que seus 
compatriotas  costumavam  chamar  de  "der  alte  Fuchs"  (a  velha  raposa)  trabalhou  pelo 
rearmamento do país, e da juventude alemã em Particular, que era um imperativo suplementar ao 
primeiro. É por isso que os postos importantes nos ministérios e na administração H Alemanha 
Ocidental foram ocupados por muitos indivíduos com passado reconhecidamente hitlerista - a 
lista é longa - e industriais a exemplo de von Krupp e Flick, que não fazia muito tempo tinham 
sido  acusados  de  criminosos  de  guerra,  passaram  a  dirigir  novamente  os  seus  negócios 



gigantescos que foram a eles restituídos. "O fim justifica os meios". Forjar a nova espada de 
Siegfried, a arma necessária para a vingança - uma vingança que seria dividida com o Vaticano.

Com um sincronismo perfeito e durante uma entrevista dada em um periódico holandês, o 
camareiro  secreto  repetiu  o  discurso  fulminante  que  o  cardeal  Ottaviani  tinha  acabado  de 
expressar: "A co-existência pacífica das nações cujas visões são totalmente opostas é apenas 
uma ilusão que, infelizmente, ainda encontra partidários demais". O "sermão" incendiário feito em 
7 de janeiro em "Sainte-Marie-Majeure" precedeu por alguns dias - como por coincidência -a 
visita  de Konrad Adenauer a Roma. As reportagens que a imprensa fez foram unânimes em 
destacar a atmosfera amigável e simpática que prevaleceu durante a audiência particular que 
Sua Santidade João XXIII deu ao chanceler alemão e seu ministro de Assuntos Estrangeiros, von 
Brentano.  Podíamos  até  ler  no  L'Aurore:  "Essa  reunião  provocou  uma  declaração  quase 
inesperada  do  chanceler,  ao  responder  ao  discurso  papal  que  louvava  a  coragem  e  fé  do 
dirigente do governo alemão: Creio que Deus concedeu ao povo alemão um papel especial a 
desempenhar  nesses  tempos  conturbados:  ser  o  protetor  do  Ocidente  contra  as  influências 
poderosas do Leste".

Combat  observou  com  precisão:  "Já  havíamos  lido  isso  antes,  mas  de  forma  mais 
condensada: "Gott mit uns" - "Deus conosco", na legenda do cinturão do uniforme dos soldados 
alemães na guerra 1914-1918". O mesmo jornal acrescentou: 'A evocação do trabalho do doutor 
Adenauer atribuída à nação alemã encontrou sua inspiração em uma declaração semelhante do 
pontífice anterior. Somos, portanto, autorizados a presumir que se o doutor Adenauer pronunciou 
essa frase nas circunstâncias atuais, é porque pensa que seus ouvintes estavam prontos para 
ouvi-lo".

"Teríamos que ser ingênuos e ignorantes em diplomacia elementar para pensarmos que essa 
declaração  "inesperada"  não  fazia  parte  do  Drograma.  Apostamos  também  que  não  lança 
nenhuma sombra na "conversa prolongada que Adenauer teve com o cardeal Tardini, secretário 
de Estado da Santa Sé, que ele recebeu para um almoço oficial na Embaixada Alemã".

A interferência  espetacular  do  Santo  Ofício  em  política  internacional,  através  do  cardeal 
Ottaviani, chocou até mesmo os católicos que estavam acostumados há muito tempo às invasões 
da Igreja Romana nos negócios de Estado. Roma tinha consciência disso, mas a perpetuação da 
guerra fria era tão vital e importante ao poder político do Vaticano, e até mesmo sua prosperidade 
financeira,  que  não  hesitou  em  se  pronunciar  com  tais  visões  políticas,  apesar  da  primeira 
declaração ter sido mal recebida.

A viagem de Kruschev à França, em março de 1960, deu-lhe outra oportunidade. Dijon foi 
uma das  localidades  incluídas  na  visita  do  líder  soviético.  À  semelhança  de  todos  os  seus 
colegas na mesma situação, o prefeito de Dijon deveria receber com cortesia o convidado da 
República Francesa. A cidade de Burgandy tinha um sacerdote como prefeito, o cônego Kir. De 
acordo com a lei canônica, a Santa Sé havia autorizado expressamente o padre a aceitar o seu 
mandato duplo - com todas as funções e tarefas superpostas. Seu bispo, no entanto, proibiu o 
prefeito-cônego de receber Kruschev. Nessa ocasião, as funções de prefeito cederam espaço à 
batina. O visitante foi recebido por uma assistente que substituía o prefeito ausente.

A forma tranqüila com que a "hierarquia" engoliu a autoridade civil naquela ocasião levantou 
comentários ácidos. Em 30 de março, O Le Monde escreveu: "Quem está realmente exercendo 
autoridade sobre a prefeitura de Dijon: o bispo ou o prefeito? E acima desses dirigentes: o papa 
ou o governo francês? Esta é a pergunta que todos se fazem. A resposta não deixa dúvidas: 
primeiro a teocracia A partir de agora, ao serem recebidos por uma batina vestida ri» prefeito, os 
convidados da República Francesa terão de receber bilhetes para a confissão?"

No artigo acima mencionado, o editor do Le Monde também diz com muita correção: 'Além 
dessa questão interna francesa, o caso Kir traz à discussão um problema ainda maior. A ação do 



Vaticano não se refere apenas às relações entre um prefeito e seu governo Como aconteceu, 
constitui uma intervenção direta e espetacular na diplomacia internacional. As reações que esse 
caso provocou mostram que essa conclusão foi de quase toda a opinião pública mundial. Nos 
Estados Unidos,  em particular,  o  público,  que já havia presenciado as demonstrações hostis 
organizadas  pelos  cardeais  Spellman  e  Cushing  durante  a  visita  de  Kruschev,  começou  a 
questionar a verdadeira independência que um presidente católico romano poderia preservar com 
relação à Santa Sé. Muitos temiam, nesse caso, ver a política internacional do país jogada de 
acordo com os interesses da Igreja Romana - em detrimento dos interesses nacionais, o que não 
deixa de ser um perigo em todas as circunstâncias, mas em especial nesse caso".

A resistência contra uma "detente" Ocidente/Oriente foi  então organizada de forma aberta, 
após a "bomba"  atirada pelo cardeal  Ottaviani.  Um instrumento ridículo,  alguns podem dizer, 
comparado com aquelas bombas que ameaçam enterrar nas ruínas (mais cedo ou mais tarde) às 
nações enlouquecidas  que chegaram a um impasse nesse  antagonismo terrível.  Os jesuítas 
fizeram o melhor para afastar a pior "calamidade" que poderia cair sobre a Santa Sé: um acordo 
internacional  que  excluísse  o  recurso  da  guerra.  O que  seria  do  prestígio  do  Vaticano,  sua 
importância política, e todas as vantagens peculiares e outras que procederiam disso, por causa 
de um acordo desses? Não poderiam mais fazer tramóias, usar sua influência,  estender sua 
cooperação aos governos, favorecer alguns e destruir outros, se opor às nações, criar conflitos 
para  seus  benefícios  próprios.  E  se,  para  servir  suas  ambições  infinitas,  não  pudesse  mais 
recrutar soldados? Ninguém pode ser enganado - e os jesuítas muitos menos do que niriguém - 
um  desarmamento  geral  destruiria  a  Igreja  Romana  como  potência  mundial.  O  dirigente 
"espiritual" ficaria cambaleante. Devemos, portanto, esperar ver os filhos de Loyola se opondo 
com todo o seu arsenal de truques aos desejos de paz das nações e dos governos. A fim de 
arruinar o edifício cujas fundações estão tentando instalar, eles não medirão esforços. É uma 
guerra  sem  dó,  uma  "guerra  santa",  lançada  pelo  discurso  louco  do  cardeal  Ottaviani.  A 
Companhia de Jesus travará a batalha com a obstinação cega de um inseto - "ad majorem papae 
gloriam" - sem qualquer ansiedade quanto às catástrofes que podem resultar daí. O mundo deve 
perecer para a supremacia do Pontífice Romano, se necessário! 

(*) NOTA DO EDITOR:

Edmond Paris estava em desvantagem por não saber que a "Prostituta do Apocalipse" já está 
entre nós. Os jesuítas avaliaram a Terceira Guerra Mundial e decidiram que os Estados Unidos 
perderiam,  e o Vaticano sempre  fica do  lado  dos  vencedores.  Assim,  desde então,  estavam 
apoiando com entusiasmo Moscou e até adquiriram um papa da Polônia comunista.  Moscou 
serviria ao Vaticano como base para conquistar as nações onde o catolicismo romano seria a 
única religião tolerada. A Rússia seria forçada a atacar Israel, cumprindo-se assim as profecias da 
Bíblia, em Ezequiel 38 e 39. Hoje a guerra fria acabou - pelo menos assim parece ser; a Rússia 
está sob controle, por enquanto, e os jesuítas preparam seus próximos movimentos no sentido de 
manterem vivos os seus objetivos.

Conclusão

Recapitulamos nesse livro as principais manifestações da atividade multiforme desenvolvida 
pela  Companhia  de  Jesus,  durante  quatro  séculos.  Estabelecemos  também  que  o  caráter 
militante,  e  até  militar,  dessa  famosa  instituição  ultramontana  justifica  plenamente  o  título 
freqüentemente atribuído a ela de "exército secreto do papado". Na frente de batalha, "para a 
glória  de  Deus"  e  especialmente  da  Santa  Sé,  os  soldados  eclesiásticos  dessa  Ordem  se 
entregam e são também orgulhosos dela.



Ao mesmo tempo, se esforçam através de livros e da imprensa devota que supervisionam, a 
despistarem tanto quanto possível sobre as empreitadas "apostólicas" da ação que exercem em 
seu campo favorito: na política das nações. A camuflagem inteligente, os protestos de inocência, 
a revolta contra as "tramas obscuras" atribuídas a eles pela imaginação atribulada dos inimigos, 
ludo isso vem carregado da hostilidade unânime da opinião pública em relação a eles, sempre e 
em todos os lugares, e a inevitável reação contra suas intrigas que os levou à expulsão de todos 
os países,  inclusive os mais fortemente católicos.  Essas 56 expulsões,  para citar  apenas as 
principais, fornecem um argumento infalível. Seria o suficiente para provar sua natureza maiigna. 
Como não poderia ser prejudicial  às sociedades civis esse instrumento de imposição das leis 
"espirituais" nos governos temporais? E essa lei - por natureza - não teria a menor consideração 
pelos vários interesses nacionais?

A Santa  Sé,  essencialmente  oportunista,  não  adota  esses  interesses  nacionais  quando 
coincidem ser os seus próprios. Mas, se a Santa Sé puder dar uma ajuda significativa nesses 
projetos, o resultado final será benéfico para ambos. Isto também pôde ser visto em 1918 e1945.

Terrível contra os inimigos ou quem se oponha a ele, o Vaticano, essa organização anfíbia 
cléricopolítica,  é ainda mais mortal  com os amigos. Sobre tal  assunto,  T.  Jung escreveu, em 
1874,  as  seguintes  linhas  que  não  foram  ultrapassadas  ainda:  "O  poder  da  França  é 
inversamente proporcional à intensidade de sua obediência à Cúria Romana".

Uma  testemunha  recente,  Joseph  Hours,  ao  estudar  os  efeitos  da  muito  relativa 
"desobediência" francesa, diz: "Não há dúvidas sobre isso; por todo o continente e talvez por todo 
o  mundo,  onde  o  catolicismo  é  tentado  a  se  tornar  político,  é  também tentado  a  se  tornar 
antifrancês".

Uma observação contundente, apesar do termo "tentado" ser muito fraco. Concluímos que 
"obedecido" seria mais apropriado. "Não é fácil se expor a essa hostilidade", eis a conclusão que 
chegou o coronel Beck, ex-ministro dos Negócios Estrangeiros da muito católica Polônia(2a): "O 
Vaticano é um dos principais responsáveis pela tragédia do meu país. Percebi tarde demais que 
tínhamos obedecido na nossa política externa aos interesses unicamente da Igreja Católica."

O destino do império muito católico dos Hapsburg não foi realmente dos melhores. Quanto à 
Alemanha,  tão  amada pelos  papas,  e  especialmente  por  Pio  XII,  não  deve  ter  ficado  muito 
satisfeita com o preço dos favores caríssimos prestados por Sua Santidade no passado.

Imaginamos se a Igreja Romana colheu algum fruto dessa louca aspiração de dominar o 
mundo,  uma  pretensão  mantida  viva  pelos  jesuítas  mais  do  que  ninguém.  Durante  quatro 
séculos, nos quais as fogueiras espalharam morte e ódio, massacres e ruínas na Europa, na 
Guerra dos Trinta Anos até a Cruzada de Hitler, a Igreja ganhou ou perdeu? A resposta é fácil: o 
resultado mais claro e incontestável é a diminuição constante da "herança de São Pedro", um 
final muito triste para tantos crimes!

Teria a influência dos jesuítas trazido resultados melhores ao Vaticano? Dúvidas... Um autor 
católico  escreveu:  "Eles  sempre  querem  concentrar  o  poder  eclesiástico  que  controlam.  A 
infalibilidade do papa exaspera os bispos e os governos; no entanto, a exigem no Concilio de 
Trento e a obtêm no Concilio do Vaticano (1870). O prestígio da Companhia fascina, dentro da 
Igreja, tanto os adversários quanto os seus amigos. Temos respeito ou, pelo menos, medo dela. 
pensamos que ela pode tudo, e agimos de acordo com isso".

Outro escritor católico afirmou categoricamente os efeitos dessa concentração de poder nas 
mãos do pontífice: "A Companhia de Jesus tinha suspeitas sobre a vida, a fonte da heresia, e se 
opôs a ela com autoridade. O Concilio de Trento parece já ser o testamento do catolicismo. É o 
último concilio  genuíno.  'Após esse,  só haverá mais o Concilio  do Vaticano,  que consagra a 
abdicação dos concílios. Estamos bem a par dos ganhos do papa com o fim dos concílios. Que 
simplificação! E que empobrecimento também! A Cristandade Romana assume seu caráter de 



monarquia absoluta, fundada agora e para sempre na infalibilidade papal. O retrato é bonito, mas 
a vida cobra o seu preço. Tudo vem de Roma e Roma é deixada sozinha para se apoiar apenas 
em Roma".

Mais adiante, o autor resume o que se deve creditar à Companhia: "Talvez tenha adiado a 
morte da Igreja, mas por um tipo de pacto com a morte???" Um tipo de esclerose, ou melhor, 
necrose, se desenvolve e corrompe a Igreja, sob o comando de Loyola. Os vigilantes do dogma, 
cujo caráter antiquado acabam por reforçar com seu culto aberrante à Virgem Maria: esses são 
os jesuítas - mestres da Universidade Pontificai Gregoriana fundada por Ignácio de Loyola - que 
checam o ensino nos seminários; supervisionam as missões; controlam o Santo Ofício; animam a 
Ação Católica; censuram e dirigem a imprensa religiosa em todos os países; padronizam com 
"amor" os grandes centros de peregrinação: Lourdes, Lisieux, Fátima, etc.

Resumindo, estão por todos os lados, e podemos ver como é significativo o fato do papa, ao 
ministrar a missa, estar necessariamente sempre assistido por um jesuíta. Seu confessor também 
é  sempre  jesuíta.  Ao  manter  a  concentração  do  poder  nas  mãos  do  Soberano  Pontífice,  a 
Companhia está trabalhando para o papa e para si mesma,

beneficiária aparente desse trabalho, que pode repetir essas famosas palavras: "Sou o líder 
deles; obedeço, portanto, suas ordens".

Assim, é cada vez mais difícil distinguir a ação da Santa Sé e da Companhia. Essa Ordem, no 
entanto, o verdadeiro pilar da Igreja, tende a dominá-la absolutamente. Já faz muito tempo que os 
bispos não passam de "funcionários públicos", executores dóceis das ordens vindas de Roma, ou 
melhor, do "Gésü".

Sem  dúvida,  os  discípulos  de  Loyola  se  esforçam  para  ocultar  dos  olhos  dos  fiéis  a 
severidade de um sistema cada vez mais totalitário. A imprensa católica, sob seu controle direto, 
assume  alguns  tons  ideológicos  diferentes  para  dar  a  impressão  de  um  certo  tipo  de 
independência a seus leitores, de que é aberta a novas idéias: os padres, que são todas as 
coisas para os homens, praticam com empenho esses truques de circo que só enganam os 
bobos.  Por detrás dessa pequena "diversão",  entretanto,  os eternos jesuítas estão vigilantes, 
como diria um autor já mencionado: 'A intransigência é inerente a eles". Capazes de fazer truques 
de mágica, por causa de suas habilidades, sua característica por excelência é a intransigência"

Encontramos excelentes exemplos dessa teimosia e do viés insidioso no trabalho paciente 
dos membros da Companhia para conciliar, por bem ou por mal, o espírito científico e "moderno" 
com a doutrina, de forma a que o primeiro se curve perante essa, e especialmente com essas 
formas completamente idolatras de devoção - o culto de Maria e os milagres - dos quais são 
ainda os mais dedicados propa-gandistas.

Dizer que esses esforços são coroados de êxito seria um exagero: misturar fogo e água só faz 
fumaça. Mas até mesmo a inconsistência dessas nuvens chega a agradar algumas mentes sutis, 
apesar de conscientes dos perigos que os pensamentos muito precisos trazem à fé sincera. 
"Vade retro, satanás!"

A metafísica alemã é muito valiosa; podemos encontrar tudo o que precisamos, e até mesmo 
o contrário. Não há superstição infantil 

que,  após  um  tratamento,  não  adquira  alguma  aparência  de  seriedade  e  mesmo 
profundidade. É engraçado acompanhar nas publicações dos vários grupos culturais esses jogos 
intelectuais. O pesquisador pode achar o material que precisa, em especial aquele estudioso que, 
por uma tendência aberrante, goste de ler nas entrelinhas.

Esses homens cheios de amargura não vivem na esfera especulativa; os bons padres só se 
garantiram  em  fazer  um bom  apostolado  entre  os  "intelectuais",  formando  uma  sólida  base 



temporal.  Aos  "dons  do  Espírito",  que  eles  cedem  luxuosamente  aos  seus  discípulos, 
acrescentam-se vantagens substanciais. É uma tradição antiga.

Nos tempos de Carlos Magno, os saxões convertidos recebiam uma camisa branca. Hoje em 
dia, os beneficiários de uma fé descoberta recentemente, ou redescoberta, usufruem de outros 
favores, especialmente no mundo acadêmico e científico: o aluno não muito esclarecido passa 
nas provas sem dificuldades; o médico que é "fiel", além dos clientes ricos, tem a preferência ao 
tentar entrar em clínicas importantes, etc. Por um mecanismo natural, esses recrutas escolhidos 
trarão outros e, como a quantidade gera força, sua ação conjugada será extremamente eficaz no 
que chamamos de esferas do poder.

Isso é o que se verifica na Espanha, segundo dizem, e também em outros lugares. No Le 
Monde  de  7  de  maio  de  1956,  Henri  Fesquet  dedicou  um  artigo  importante  à  "Opus  Dei" 
espanhola.  Ao definir  a  ação dessa "santa"  e  oculta  organização,  escreveu:  "Seus membros 
procuram ajudar intelectuais à atingirem um estado religioso de perfeição através do exercício de 
suas profissões e santificação do trabalho profissional."

Isso não é novidade, e Fesquet sabe disso, pois diz mais adiante: "Eles são acusados, e 
parece que não se pode negar o fato, de quererem ocupar os postos-chaves nas Universidades, 
nas funções públicas e Privadas, nos governos, para evitarem a entrada ou até mesmo para 
expulsarem os descrentes e os liberais".

A "Opus"  aparentemente entrou na  França de forma clandestina,  em novembro  de  1954, 
"trazida" por dois padres e cinco leigos, doutores ou estudantes de Medicina. Pode ser que tenha 
sido dessa forma, mas duvidamos se esse reforço trazido "de trás dos montes" foi realmente 
necessário para a continuidade do trabalho que tem sido desenvolvido há tantos anos na França, 
principalmente nos mundos acadêmicos e da Medicina, como alguns escândalos em exames e 
vestibulares revelaram.

De qualquer forma, o ramo francês dessa ação, supostamente "obra de Deus", não parece ser 
clandestino afinal, a julgar pelo que François Mauriac escreveu sobre o assunto: "Fui depositário 
de uma confidencia estranha; tão estranha, que se não houvesse sido assinada por um autor 
católico que é um amigo meu e em quem eu confio, chegaria a pensar que se trata de uma 
mentira. Ele havia oferecido um artigo a um jornal que aceitou a oferta de bom grado, mas nunca 
chegou a publicá-lo. Alguns meses depois, meu amigo ficou irritado, fez perguntas e finalmente 
recebeu esta resposta do diretor daquele periódico: "Como você provavelmente deve saber, a 
"Opus Dei" tem checado o que publicamos nos últimos meses. E a "Opus Dei" se recusou a 
autorizar a impressão daquele texto." Esse amigo me fez uma pergunta: "O que é a "Opus Dei?" 
E eu, também francamente e candidamente pergunto o mesmo".

Essa pergunta, que na verdade não foi feita tão "candidamente" por François Mauriac, como 
pode parecer à primeira vista, poderia ter sido feita a escritores, editores, livreiros, cientistas, 
conferencistas, gente do Teatro e do Cinema. A menos que ele prefira se informar pessoalmente 
nas próprias centrais de edição. Quanto à oposição que supostamente a "Opus Dei" enfrenta da 
parte dos jesuítas, vemos que não passa de mera rivalidade de grupos. A Companhia, como já 
dissemos  e  provamos,  é  tão  "modernista"  quanto  "conservadora",  de  acordo  com  as 
oportunidades, pois está determinada a ter um pé em cada lado do campo de batalha.

O mesmo jornal Le Monde publicou um artigo de Jean Creach, ironicamente nos convidando a 
admirar um 'Auto-de-fé dos jesuítas espanhóis", felizmente limitado aos trabalhos da literatura 
francesa. Com certeza, esse censor jesuíta não parece ser um "modernista", a julgar pelo que 
Jean Creach diz: "Se o padre Garmendia tivesse o poder do cardeal Tavera, aquele do olhar 
ressuscitado por El Greco como uma máscara de luz esverdeada com púrpura, a Espanha só 
teria contato com nossa literatura através de autores castrados ou até mesmo decapitados".



Então, após citar vários exemplos engraçados do cuidado purificador do reverencio padre, o 
autor nos conta essa reflexão pertinente: "Será que as mentes formadas pelos nossos jesuítas 
são tão frágeis que não podem entrar em contato com o menor perigo de serem derrotadas por 
elas mesmas?", sussurou uma "língua malvada". Diga-me, caro amigo, se eles são incapazes de 
fazer isso, qual é o valor do ensino que os faz tão frágeis?"

A essa crítica humorística,  podemos responder que a dita fraqueza das mentes moldadas 
pelos jesuítas é o principal valor do seu ensino - bem como seu perigo. É a esse ponto que 
sempre devemos retomar. Através de uma vocação especial, apesar de algumas honrosas e até 
mesmo  famosas  exceções,  eles  são  os  inimigos  eternos  da  liberdade  de  pensamento:  são 
agentes da lavagem cerebral que já sofreram a sua própria lavagem cerebral. Essa é a sua força, 
e fraqueza, além de seu prejuízo.

André Mater declarou com muita pertinência o totalitarismo absoluto dessa Ordem quando 
escreveu: 'Apesar da disciplina que os une em espírito a todos os membros, cada um deles age e 
pensa com a intensidade de outros trinta e nove. Esse é o fanatismo jesuítico".

Mais terrível hoje em dia do que antes, esse jesuitismo fanático, senhor absoluto da Igreja 
Romana, fez com que esta se intrometesse demais nas competições do mundo político, no qual o 
espírito militante e militar que caracteriza esta Companhia se desenvolveu ainda toais. Sob seu 
cuidado, a organização papal e a suástica lançaram um ataque fatal contra o odiado liberalismo e 
tentaram estabelecer urna "nova Idade Média", prometida por Hitler para a Europa.

Apesar dos planos prodigiosos de von Ledochowski, de Himmler "nosso Ignácio de Loyola", 
dos campos de morte lenta, da corrupção das mentes pela Ação Católica e pela propaganda 
irrestrita  dos  jesuítas  nos  Estados Unidos,  a  empreitada  do "homem da Providência"  foi  um 
fiasco, e a "herança de São Pedro", ao invés de crescer no Leste, foi drasticamente reduzida. Um 
fato inegável fica: o governo nacional-socialista, "o mais católico que já houve", também foi o 
mais  absurdamente  cruel  -  sem excluir  as  comparações  com os  bárbaros.  Uma  declaração 
extremamente dolorida para muitos fiéis, mas seria correto meditar.

Nos "burgos" da Ordem, onde o treinamento foi uma cópia dos métodos jesuítas, o senhor 
(aparente, pelo menos) do Terceiro Reich formou essa "elite da SS" antes que, de acordo com 
seus desejos, o mundo "tremesse"(mas ele também vomitou de desgosto). Os mesmos motivos 
produzem os mesmos resultados.

"Há disciplinas pesadas demais para a alma humana suportar e que poderiam destruir uma 
consciência. O crime da alienação de si mesmo mascarado de heroísmo. Nenhum mandamento 
pode  ser  bom  se,  antes  de  qualquer  coisa,  corromper  a  alma.  Quando  alguém  se  engaja 
plenamente em uma Ordem, os outros seres humanos perdem muito de sua importância".

Os  líderes  nazistas  não  tiveram  consideração  alguma  pelos  outros  "seres  humanos"; 
podemos dizer o mesmo dos jesuítas! "Obedeciam ao seu ídolo". E essa obediência extrema foi 
invocada pelos acusados de Nuremberg como desculpa para seus crimes odiosos. Finalmente, 
recolhemos  do  mesmo  autor,  que  analisou  o  fanatismo  jesuítico  tão  bem,  esse  julgamento: 
"Reprovamos a Companhia com sua habilidade, sua política e seus truques; atribuímos a ela 
todos os cálculos, os motivos ocultos, os jogos desonestos; reprovamos ate mesmo a inteligência 
de  seus  membros.  Não  há,  na  verdade,  nenhum  país  onde  a  Companhia  não  tenha 
experimentado grande frustração; onde não tenha agido de forma escandalosa e chamado para 
si o ódio do ultraje".

Se o seu maquiavelismo tivesse a profundidade que geralmente se atribui a eles, será que 
esses homens "sérios e reflexivos" se jogariam constantemente nos abismos que a sabedoria 
humana  pode  prever,  nas  catástrofes  que  a  própria  Ordem  já  enfrentara  em  situações 
semelhantes em outros países?



"A  explicação  é  simples:  um  gênio  poderoso  governa  essa  Companhia;  um  gênio  tão 
poderoso que luta até mesmo contra blocos de pedra, como se pudesse quebrá-los, "ad majorem 
Dei Gloriam". Esse gênio não é o prior, o seu conselho, os dirigentes...  É o gênio vivo desse 
corpo  imenso,  é  a  força  inevitável  que  resulta  dessa  união  de  consciências  sacrificadas, 
inteligências atadas. É a força explosiva e a fúria dominante da Companhia, que resulta de sua 
própria natureza. "Em uma grande acumulação de nuvens, a luz é poderosa e o trovão está 
prestes a surgir".

Entre 1939 e 1945, o "trovão" matou 57 milhões de almas, devastando e arruinando a Europa. 
Devemos ficar em guarda. Outra catástrofe ainda pior pode estar escondida entre as mesmas 
nuvens; a "luz" pode irromper novamente, jogando o mundo no "abismo que a sabedoria humana 
pode prever",  mas se  tivesse a  infelicidade  de  se  deixar  jogar  nele,  nenhuma força  poderia 
resgatá-lo.

Apesar do que o porta-voz de Roma possa vir a dizer, não é o "anticlericalismo" que nos fez 
estudar  cuidadosamente  a  política  do  Vaticano  ou  dos  jesuítas,  e  denunciar  seus  motivos e 
meios, mas a necessidade de esclarecer o público sobre a atividade clandestina dos fanáticos 
que  não retrocedem diante  de  nada -  e  o  passado  provou isso.  Durante  o  século  XVIII,  as 
monarquias européias unidas exigiram a supressão dessa Ordem maligna. Hoje em dia, ela pode 
orquestrar suas intrigas em paz e os governos democráticos parecem não se Preocupar com 
isso. O perigo ao qual o mundo está exposto por causa desta Companhia é muito maior hoje do 
que no tempo d "pacto familiar", e ainda maior do que quando as duas guerras explodiram. Não 
podemos alimentar ilusões quanto às conseqüências mortais que outro conflito mundial teria.


	Índice
	Introdução dos Editores
	Introdução do Dr. Alberto Rívera
	O Homem Edmond Paris

	Prefácio
	Fundação da Ordem Jesuíta
	Os Exercícios Espirituais
	Fundação da Companhia
	O Espírito da Ordem
	Os Privilégios da Companhia
	Os Jesuítas na Europa Durante os Séculos XVI e XVII
	Itália, Portugal e Espanha
	Itália, Portugal e Espanha E Alemanha
	Suíça
	Polônia e Rússia
	Suécia e Inglaterra
	França
	Missões no Estrangeiro
	As Américas: O Estado Jesuíta do Paraguai
	O Ensino dos Jesuítas
	A Moral dos Jesuítas
	O Eclipse da Companhia
	Renascimento da Companhia de Jesus Durante o Século XIX
	O Segundo Império e a Lei Falloux A Guerra de 1870
	Os Jesuítas em Roma O Sílabo
	Os Jesuítas na frança de 1870 a 1885
	O General Boulanger e o Caso Dreyfus
	Os Anos Antes da Guerra 1900 - 1914
	O Ciclo Infernal
	A Primeira Guerra Mundial
	Preparativos para a Segunda Guerra Mundial
	A Agressão Alemã e os Jesuítas: Áustria, Polônia, jchecoslováquia e Yugoslávia
	O Movimento Jesuíta na França Antes e Durante a Guerra de 1939-1945
	A Gestapo e a Companhia de Jesus
	Os Campos da Morte e a Cruzada Anti-Semita
	Os Jesuítas e o Collegium Russicum
	O Papa João XXIII Tira a Máscara
	Conclusão



