
Fonte: https://m.egwwritings.org/en/book/1567.2#0  

 

 

 

 

 

 

 

 

REFLEXÕES SOBRE O BATISMO 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

UM EXAME DO BATISMO CRISTÃO: SUA AÇÃO, SUJEITOS E RELAÇÕES. 

 

 

 

ALÉM DISSO 

Uma breve consideração das evidências históricas sobre a tríplice imersão 

 

 

 

 

POR JH WAGONER. 

 

 

 

 

 

 

 

"Jesus veio de Nazaré da Galileia e foi batizado por João no Jordão." Marcos 1: 9. 

 

  

https://m.egwwritings.org/en/book/1567.2#0


ÍNDICE 

CATÁLOGO DE PUBLICAÇÕES 

PREFÁCIO 

INTRODUÇÃO 

CAPÍTULO I. O QUE É O BATISMO? LAVANDO E BATIZANDO 

CAPÍTULO II. IMERSÃO E ASPERSÃO NO ANTIGO TESTAMENTO 

CAPÍTULO III. BATISMO DO ESPÍRITO - ESCRITURA 

ILUSTRAÇÕES - INSTÂNCIAS DE BATISMO 

CAPÍTULO IV. UM BATISMO OU TRÊS BATISMOS 

CAPÍTULO V. NÃO-BATISMO DOS AMIGOS OU QUAKERS 

CAPÍTULO VI. O BATISMO DE JOÃO. BATISMO DE CRISTO. BATISMO EM NOME DE 

CRISTO. 

CAPÍTULO VII. A COMISSÃO AINDA ESTÁ EM VIGOR. BATISMO NÃO É CIRCUNCISÃO. 

CAPÍTULO VIII. SUJEITOS DO BATISMO 

CAPÍTULO IX. ASSUNTOS DE BATISMO. CONTINUAÇÃO 

CAPÍTULO X. A ORDEM DE BATISMO 

CAPÍTULO XI. REMISSÃO DO PECADO - QUANDO OUTORGADO 

CAPÍTULO XII. "UMA ORDENANÇA DE SALVAÇÃO” 

CAPÍTULO XIII. HISTÓRIA E TRÍPLICE IMERSÃO 

INTRODUÇÃO: TEODORETO - SOZOMEN 

CAPÍTULO XIV. JUSTIN MARTYR - CLEMENT - TERTULIANO - SR. REEVES - CÂNONS 

APOSTÓLICOS - MUNNULUS 

CAPÍTULO XV. EUNOMIUS - PESO DAS COTAÇÕES HISTÓRICAS - A IGREJA GREGA 

CAPÍTULO XVI. BATISMO NOS PRIMEIROS SÉCULOS 

CAPÍTULO XVII. RAZÕES PARA TRÊS IMERSÕES – AS CONSEQUÊNCIAS 

ÍNDICE DE AUTORES (NÃO TRADUZIDO) 

ÍNDICE DE ESCRITURAS (NÃO TRADUZIDO) 

O INSTITUTO BÍBLICO (NÃO TRADUZIDO) 

 

ASSOCIAÇÃO ADVENTISTA DO SÉTIMO DIA DE PUBLICAÇÃO 

BATTLE CREEK, MICH.  

 

 

 

  



CATÁLOGO DE PUBLICAÇÕES 

Publicado pela Associação de Publicações Adventistas do Sétimo Dia, BATTLE CREEK MICH.  

Advent Review e Sabbath Herald, semanalmente. Termos, $ 2,00 por ano, em vantagem.  

The Yout’s Instructor, mensal, dedicado à instrução moral e religiosa. Termos, 50 cts. um ano, em 

vantagem. 

The Health Reformer, mensal, dedicado a uma exposição das leis da vida, Termos etc., $ 1,00 por ano, 

antecipadamente.  

The Advent Tidende, um mês religioso na língua dinamarquesa. Termos, $ 1,00 por ano, antecipadamente.  

O Svensk Advent Harold, uma publicação religiosa mensal na língua sueca. Termos, $ 1,00 por ano, 

antecipadamente.  

Livro de Hino e Melodia. - 536 hinos - 147 melodias. $ 1,00. 

A história do sábado e primeiro dia da semana. Por JN Andrews. 528 p., $ 1,00.  

Reflexões sobre o livro de Daniel, críticas e práticas, Por U. Smith. Limite; $ 1,00; edição condensada, 

papel, 35 cts. 

Reflexões sobre Apocalipse, críticas e práticas. Por U. Smith. 328 pp. $ 1,00. 

A Natureza e o Destino do Homem. Por U. Smith. 38 pp., Encadernado, $ 1,00; papel, 40 cts.  

O Santuário e os 2300 dias. Por U. Smith, Bound $ 1,00; papel, 30 cts. 

O Espírito de Profecia; ou, o Grande Conflito entre Cristo e seus anjos, e Satanás e seus anjos, em três 

volumes. Pela Sra. Ellen G. White. Encadernado em musselina.   

Vol. I. Fatos do Antigo Testamento para Cristo. $ 1,00. 

Vol. II. Vida e Ministério de Cristo. $ 1,00.  

Vol. III. Vidas dos Apóstolos. $ 1,00.  

The Christian Life and Public Labors of Wm. Miller, o notável conferencista e Escritor sobre as profecias. $ 

1,00. 

O Instituto Bíblico. $ 1,00.  

Vida do Élder Joseph Bates. Papel colorido, $ 1,00. 

Vida do Irmão White, 85 cts.  

A Emenda Constitucional: WH Littlejohn [original ilegível] Cristão Estadista no sábado. $ 1,00; papel, 40 

cts. 

A Bíblia do céu. 300 pp. 80 cts. 

Leituras do sábado para o círculo familiar; Uma coleção de escolha de moral e leitura religiosa.  

Vol. I. é especialmente adaptado para a mente jovem. 75 cts. 

Vol. II. é adequado para as necessidades de todos. 75 cts. 

Os Estados Unidos na Profecia. Por U. Smith. Encadernado, 40 cts; papel, 20 cts. 

 

 

 

 

 

PENSAMENTOS SOBRE O BATISMO 

 

UM EXAME DO BATISMO CRISTÃO: 

SUA AÇÃO, SUJEITOS E RELAÇÕES. 

 

ALÉM DISSO, 

Uma breve consideração das evidências históricas para a tríplice imersão. 

 

POR ELD. JH WAGONER. 

"Jesus veio de Nazaré da Galileia e foi batizado por João no Jordão." Marcos 1: 9. 

 

ASSOCIAÇÃO ADVENTISTA DO SÉTIMO DIA DE PUBLICAÇÃO. 

BATTLE CREEK, MICH. 

 

  



PREFÁCIO 

Como uma consideração completa da ação e assuntos do batismo, o trabalho do Dr. 

Carson é talvez inigualável. Mas é muito grande para uso geral, não sendo lido em grande 

medida, mesmo na denominação em que foi publicado. Além disso, por estar confinado 

a essas duas ideias, não atende plenamente os desejos 

do tempo presente.  

 

E todo trabalho desse tipo tem um interesse local. Não podemos negar que as 

circunstâncias têm muito a ver com o sucesso de um livro. À medida que o erro ocorre 

formas diferentes em momentos diferentes, para atendê-lo com sucesso, os livros devem 

ser escritos para os tempos. Tentamos manter isso em vista ao escrever este livro. 

 

Em todas as obras que lemos, as relações e a ordem do batismo têm sido muito 

negligenciadas. Portanto, demos atenção especial a elas. 

 

Não era nossa intenção, a princípio, observar o assunto da tríplice imersão e oferecer 

prova de que a prática é inconsistente com as Escrituras. Mas foi instado que aqueles que 

praticam a tríplice imersão confiam tanto na história que foi necessário examinar a 

história sobre esse assunto. Temos muito pouca literatura 

dessa fé em mãos, mas li algumas delas nos últimos anos.  

 

Consideramos o panfleto do Sr. Moore, frequentemente notado, tão forte quanto qualquer 

coisa que vimos desse lado. O livro do Sr. Thurman é maior, mas é característica de seu 

autor: uma produção muito fraca, lidando com a mais selvagem e fantasiosa interpretação. 

  

Ao falar da História dos Modos de Batismo Cristãos, consideramos como era apresentado 

por citações do Sr. Moore e outros, não tendo o trabalho em mãos. Nós agora, no entanto, 

lemos cuidadosamente e pensamos que podemos mostrar que o testemunho que é nele 

dado irá justificar nossa posição aos olhos de cada um que prefere a Bíblia como 

evidência acima da tradição. Se for considerado necessário, podemos fazer esta 

declaração em algum momento futuro.  

 

Nosso objetivo foi ser breve, mas acreditamos que as razões foram apresentadas nos 

vários pontos discutidos, o suficiente para satisfazer qualquer pessoa sincera que deseja 

ser guiado "pela Bíblia, e somente pela Bíblia". Mas porque é breve, não quer dizer que 

seja uma obra feita às pressas. Temos concedido muito 

tempo e pensamento e trabalho em sua preparação, e nós o entregamos ao leitor, na 

esperança de que o trabalho não se revele totalmente em vão.  

 

JHW  

Battle Creek, Michigan,  

1º de setembro de 1878. 

 

  



INTRODUÇÃO 

 

As influências da associação e da educação, exercidas até mesmo sobre nós desde a 

infância, são tantas, tão variados, e muitas vezes tão sutis, que parece impossível 

encontrar um investigador que esteja totalmente livre de invasões ou preconceito. Mas 

isso deve nos levar, não a desculpar este triste estado de coisas porque tantos estão 

envolvidos na mesma dificuldade, mas, sim, por desconfiar de nossas posições e sempre 

estar disposto a tê-los testadas novamente pelo grande detector - a Bíblia.  

 

Criado sob a influência da Igreja Presbiteriana, não tinha opiniões sobre batismo que eu 

poderia chamar de minhas, isto é, que foram recebidos por convicção em vez 

de tradição. Aos vinte e três anos fiz uma profissão de fé e foi então solicitado a ler 

"Teologia de Dwight". Naquela época eu nunca tinha lido um trabalho ou ouvido um 

sermão sobre o batismo oposto à fé da igreja dos meus pais. Examinando cuidadosa e 

fervorosamente os argumentos do Dr.Dwight, e todas as passagens referidas por ele, 

juntamente com seus contextos, eu fiquei totalmente convencido de que suas conclusões 

não eram justas.  

 

Sobre o modo de batismo (como é expresso de forma inadequada), um muito extenso 

argumento parece dificilmente necessário nestes dias. Os autores batistas, Carson e 

outros, embora não esgotaram o assunto, estabeleceram bem os princípios a partir dos 

quais conclusões seguras podem ser tiradas. A denominação batista, como também a 

"Cristã" é digna de nosso grande apreço pelo serviço que prestaram à causa da verdade 

sobre este assunto, sob reprovação, oposição e muitas vezes perseguição, se não sempre 

aberto e violento, não obstante, perspicaz e cortante para o consciencioso e sensível, 

quando se trata de quem deveria ser amigo, e para quem a caridade cristã indicaria um 

curso diferente.  

 

Os "Discípulos" também, liderados por Alexander Campbell, mostraram uma seriedade 

e zelo dignos de elogio em seus esforços para estender a verdade sobre a ação e 

os assuntos do batismo. Mas eles têm, infelizmente, relacionado estes a certos erros, 

especialmente o de antinomianismo1, bem como diminui o valor de seus esforços nesses 

pontos importantes. Por causa da prevalência dessa "ilusão antinomiana", como o 

Rev.Andrew Fuller apropriadamente a chamou, a as relações do batismo precisam agora 

ser especialmente consideradas. 

 

Muitos estão prontos para justificar as diferenças de opinião que existem em relação a 

Verdade das Escrituras, embora deplorem e condenem as controvérsias que são resultado 

necessário de tais diferenças. Cada pessoa conscienciosa se esforçará para difundir as 

opiniões que defende, desde que as considere conectadas com a vontade e a glória de 

Deus e o bem-estar de seus semelhantes. Essas diferenças mostram que o erro prevalece, 

e como pode ser conosco, nós nunca devemos recusar a trazer nossa fé à prova de exame 

à luz da palavra de Deus, lembrando-se sempre de que só a verdade pode nos santificar. 

João 17:17.  

 
1 Nota do tradutor:  
Antinomianismo: é a doutrina luterana de João Agrícola (1494-1566) que, em nome da supremacia da fé e da graça divina, prega a 
indiferença para com a lei; antinomismo. 

 



CAPÍTULO I 

O QUE É O BATISMO? 

 

Frequentemente, afirma-se que as palavras, quando usadas nas Escrituras, têm uma forma 

diferente do significado que elas têm quando usadas em outro lugar, e esta reivindicação 

é especialmente feita em relação à palavra baptizein, o infinitivo grego para batizar. A 

nossa compreensão da linguagem é adquirida apenas através de nosso conhecimento 

sobre o significado de seus termos. Se estes não estiverem claramente definidos, então 

não podemos ter compreensão da língua. Se as palavras na Bíblia não têm o significado 

que é estabelecido pelo uso e dado nos léxicos das línguas em que foram escritos, segue-

se evidentemente que não podemos compreender as coisas que são declaradamente 

reveladas, a menos que tenhamos um léxico especial para dar esses significados 

incomuns das palavras. Tal afirmação realmente destrói a eficiência e suficiência da 

palavra de Deus como uma revelação. Por conexão com uma certa doutrina ou portaria, 

um termo pode vir a ter um caráter técnico ou restrito de sua aplicação, mas 

seu significado não é alterado com isso. 

 

Isso é ilustrado no uso comum da palavra milênio. Webster diz: "Mil anos; usado para 

denotar os mil anos do capítulo vinte do Apocalipse." Nenhum milênio específico pode 

ser indicado pelo significado da palavra; ainda em todas as discussões das Escrituras, é 

imediatamente entendido que se refere àqueles mil anos mencionados nas 

Escrituras. Embora a palavra tenha adquirido tal aplicação restrita de modo a direcionar 

a mente para aquele período particular, seu significado não é alterado por esse 

uso. Verdade é que, por esse uso temos sido acostumados a associar à palavra a ideia 

de paz, etc., mas tais ideias não tem conexão necessária com o termo. Eles são apenas o 

resultado de uma certa descrição aceita da coisa especificada. Um milênio pode ser de 

alegria ou de tristeza. Nenhum é indicado pela palavra, e é apenas por associação 

arbitrária que atribuímos a ideia de alegria e paz ao milênio, sendo que o próprio termo 

nunca poderia transmitir tal ideia à mente.  

 

E esse é o caso da palavra batismo. Quando falado em terras cristãs, e especialmente nas 

discussões das Escrituras, a mente imediatamente se volta para a ordenança do batismo 

cristão. Mas na frase "batismo cristão", temos acrescentado à palavra batismo tudo o que 

associamos em nossas mentes com o ato ou algo como uma ordenança cristã. Claro, a 

associação vincula muito do que é estranho ao significado simples do termo para ele. Ao 

procurar o significado de um termo, devemos libertá-lo de todas essas associações ou 

elementos estrangeiros. Nesse caso a palavra tem um significado estabelecido antes de 

ser usada para designar uma ordenança cristã. E se a ordenança não foi feita para estar 

em conformidade com o significado da palavra, então a palavra assim usada não 

transmitia uma ideia correta à mente do ouvinte ou leitor; e tal uso seria bem calculado 

para criar confusão.  

 

Não podemos supor que o instituidor da ordenança a destinou para ser obscura em suas 

instruções para o cumprimento de um dever do evangelho. Então a pergunta surge, 

haveria alguma palavra em uso no tempo de nosso Salvador que especificasse qualquer 

ação particular na administração desta ordenança? Nós respondemos: Houve; e tal 

palavra foi escolhida por ele; aquele que tem como estabelecer o significado 

inequivocamente definido.  

 



Deve-se ter em mente que não é seguro confiar em dicionários modernos para o 

significado de palavras adotadas de outras línguas. Eles visam dar o significado das 

palavras como são agora usadas. E aqui é apropriado observar que o uso tem precedência 

sobre o léxico como autoridade. Quando o uso estabelece o significado de um termo, o 

dicionário dá esse significado. Um dicionário não pode fazer significados. É um padrão 

apenas na medida em que dá o significado correto estabelecido pelo melhor uso. Se 

quisermos verificar o verdadeiro significado das palavras em outras línguas, devemos 

recorrer aos usos e léxicos daquelas línguas. Temos uma ilustração disso em 

questão. Temos um dicionário inglês antigo 

publicado na Escócia no qual a única definição dada para batismo é "para batizar". Essa 

era a ideia ligada à palavra na época, e ao lugar onde, o livro foi publicado. Mas insira 

essa definição em um texto das Escrituras, como Marcos 16 ou Atos 2, e é considerado, 

não apenas errôneo, mas ridículo.  

 

Novamente, nunca devemos tentar estabelecer o significado da palavra por nossas idéias 

sobre a intenção da ordenança. A intenção das ordenanças é sempre mais ou menos um 

assunto de controvérsia; e a ocasião de controvérsia é aumentada pela confusão a respeito 

do significado dos termos usados. Não aprendemos o significado das palavras pela 

intenção de ordenanças; mas aprendemos, em vez disso, qual é a ordenança pelo 

significado das palavras que o definem.  

 

Existem oito palavras no grego do Novo Testamento que se referem às várias ações que 

deveriam ser admissíveis na administração da ordenança do batismo. Essas são, 

 

1. Baptizo. Esta palavra nunca é traduzida na Versão Autorizada, ou seja, na nossa 

Bíblia, comumente conhecida como Tradução King James. Sempre aparece sob sua 

forma anglicizada, batize. Passamos isso por agora para considerar brevemente as outras.  

 

2. Rantizo. Esta palavra é usada seis vezes no Novo Testamento e é traduzida 

polvilhe todas as vezes. Não tem outro significado. Pode ser encontrado em Heb. 9:13, 

19, 21; 10:22; 12:24; 1 Pedro 1: 2. 

 

3. Proschusis . Isso ocorre apenas uma vez no Novo Testamento, Heb. 11:28, 

processado como aspersão. Os léxicos fornecem as definições de derramar, e aspergir. 

 

4. Ekcheo . Esta palavra é usada dezoito vezes e é traduzida como derramar e encher. Os 

léxicos fornecem essa definição. Ekchuno é considerado uma forma da mesma palavra, 

tendo o mesmo significado, e é traduzida da mesma maneira, isto ocorre dez vezes.  

 

5. Epicheo é usado apenas uma vez, Lucas 10:34, e é traduzido como derramando. 

 

6. Katacheo ocorre duas vezes, Matt. 26: 7; Marcos 14: 3, e é processado como 

derramar. 

 

7. Kerannumi (kerao) ocorre três vezes, Apoc. 14:10 e 18: 6 duas vezes. No texto com o 

primeiro nome é processado como derramado, e no último é usado assim: "No copo que 

ela encheu, encha até seu dobro. "Os léxicos dão a definição, como misturar, 

derramar ou despejar, como "de um vaso para outro." 

 



8. Ballo . Esta palavra tem a definição de lançamento ou derramar. É usado cento e vinte 

e cinco vezes; juntamente, noventa vezes; derramar, duas vezes, Mat. 26:12, e João 13: 

5.  

 

Das sete últimas palavras notadas, nenhuma delas é usada para se referir a ordenança 

do batismo. A palavra ekcheo deveria ser uma exceção, mas não é; pois a ordenança é um 

assunto de mandamento, mas o batismo do espírito, ao qual a palavra é aplicada, não é 

sujeito de preceito. Mas isso vai ser notado mais particularmente a seguir.  

 

Vamos agora considerar a palavra baptizo. Isso é definido como imerso em todos os 

léxicos. Dizemos, em tudo, porque nunca vimos ou mesmo ouvimos falar de uma 

exceção. Podemos dar às autoridades qualquer extensão na justificativa desta declaração, 

mas como iria apenas alongar nossas observações desnecessariamente, nós toleramos, nos 

contentando com algumas citações do Prof. Moses Stuart. Escolhemos oferecer o Prof. 

Stuart como autoridade, por várias razões: 1. Ele ocupou uma posição de destaque na 

denominação presbiteriana, e suas admissões terão, portanto, mais peso do que as 

afirmações dos autores batistas, embora seu testemunho possa estar de perfeito acordo. 2. 

Sua habilidade e aprendizado eram inquestionáveis; ele ficou muito tempo como um 

professor ilustre em uma escola de teologia. 3. Seus escritos são recentes, ele estava de 

posse de todas as vantagens da investigação neste assunto, antigo e moderno. Do grego 

ele diz: - 

 

" Bapto e baptizo significam mergulhar, afundar ou imergir em qualquer coisa líquida. 

Lexicógrafos e críticos de qualquer nota concordam nisso. Minha prova desta posição, 

então, não precisa necessariamente ser prolongada; mas para uma ampla confirmação, eu 

devo implorar a paciência do leitor enquanto eu coloco diante dele, tão brevemente quanto 

possível, os resultados de uma investigação que parece não deixar margem para dúvidas. 

"  

 

Ele então passa a citar autores gregos, começando com Homero, e dá trinta e sete 

instâncias do uso do original com este significado. Dando cinco exemplos; de Hipócrates, 

ele observa: -  

 

"E da mesma forma em todas as partes de seu livro, em casos quase sem número."  

 

Fechando sua lista de citações, ele acrescenta: -  

 

"Foi fácil ampliar esta lista de testemunhos para este uso, mas o leitor não irá deseja-la."  

 

Saindo dos clássicos, e indo para os registros da igreja, ele diz: 

 

"As passagens que se referem à imersão são tão numerosas nos pais, que seria necessário 

um pouco de volume apenas para recitá-las."  

 

Ele não dá nenhuma instância onde é usado com qualquer outro significado que não 

seja imersão. As investigações de outros, especialmente do Dr. Carson e o Prof. Conant, 

não foram menos exaustivas que os do Prof. Stuart, e todos dão os mesmos resultados. E 

embora consideremos o grande número de instâncias 

dado onde se refere inequivocamente à imersão, não foi encontrada nenhuma instância 

onde a palavra grega baptizo significa outra coisa exceto imergir. Agora, até onde os 



léxicos estão de acordo o uso é uniforme e invariável, pensamos que a questão é resolvida 

além de qualquer chance de disputa razoável; batismo é imersão, e apenas isso.  

 

Sobre o uso figurativo da palavra baptizo, o Prof. Stuart diz: 

 

“Na medida em que, agora, como a ideia mais usual de baptizo é esmagadoramente 

imersão, era muito natural empregá-la para designar calamidades graves e sofrimentos. 

"  

 

É um grande erro, ainda cometido por muitos, supor que, porque as palavras são usadas 

em figuras de linguagem, portanto, têm um significado figurativo. Não há coisas como o 

significado figurativo das palavras. Elas devem ter uma definição e significado fixo, a 

fim de uma compreensão das figuras que eles representam para nós. O uso de uma palavra 

em uma figura de linguagem não altera o seu significado. 

 

Tendo dado tão decidido testemunho do Prof. Stuart a favor da imersão, não deveríamos 

fazer-lhe justiça se não tivéssemos percebido as razões que ele deu para o desvio em seus 

pontos de vista religiosos e práticos do significado da palavra. Os parágrafos a seguir 

contém a essência de seus raciocínios sobre o assunto: 

 

"Para mim, então, admito alegremente que baptizo no Novo Testamento, quando aplicado 

ao rito do batismo, em toda probabilidade envolve a ideia de que este rito era geralmente 

realizado por imersão, mas 

nem sempre. Eu digo normalmente, e nem sempre; para dizer mais do que isso, a tônica 

de algumas das narrativas, particularmente Atos 10:47, 48; 16:32, 33; e 2:41, parece me 

proibir. Não posso ler esses exemplos sem a clara convicção de que a imersão não era 

usada nessas ocasiões, mas a lavagem ou a afusão." 

 

Devemos novamente elogiar a franqueza de sua admissão, mas somos constrangidos a 

expressar nossa convicção de que ele viu os textos especificados, em vez à luz 

de sua teologia do que de qualquer construção necessária, para encontrar nelas um 

argumento para afusão. Em Atos 2, ele afirma o que lhe parece provável, mas que cada 

um sabe que não é necessário e acrescenta: 

 

"Admito que existem alguns pontos aqui que permanecem indeterminados, o que pode 

servir para ajudar aqueles que diferem de mim em responder a essas observações. "  

 

Em Atos 10, ele acha que as palavras de Pedro implicam o seguinte:  

 

"Pode alguém proibir que a água seja trazida, e essas pessoas sejam batizadas?"  

 

E ainda assim ele é obrigado a dizer: 

 

"Admito que não é necessariamente excluído outro significado que concorde com a 

prática de imersão. "  

 

Em Atos 16:33, ele fala mais extensamente e é mais infeliz em sua declaração: 

 

"Aqui é dito que o carcereiro, após o terremoto e outras ocorrências, e quando levado sob 

profundas convicções de pecado, levou Paulo e Silas à meia-noite e lavou-os de suas 



pisaduras, ou seja, lavou o sangue que escorria das feridas 

feitas; e imediatamente (imediatamente) ele foi batizado, e todo dele. Onde isso foi 

feito? Na prisão, ou no cárcere, onde conheceu Paulo e Silas; de qualquer forma, dentro 

do recinto da prisão; para depois que tudo foi concluído, ele trouxe Paulo e Silas para sua 

casa e deu a eles amparo."  

 

No entanto, aqui, também, ele admite que pode ter havido um banho na prisão em que 

eles estavam imersos; e assim admite que sua construção do texto não é 

necessária. A ordem dos eventos não é completa e corretamente declarada por ele. Como 

segue: 

 

1. Ele os tirou da prisão. Versículo 30. 

 

2. Eles falaram a ele a palavra do Senhor, e a todos os que estavam em sua casa. Versículo 

32.  

 

3. Ele lavou as feridas deles, e ele e todos os seus foram batizados. Versículo 33. 

 

4. Ele os trouxe para sua casa e pôs comida diante deles. Versículo 34.  

 

Assim, o registro não dá apoio à ideia de que tudo isso aconteceu na prisão; pois ele os 

tirou, e eles pregaram a todos os que estavam em sua casa, antes de seu batismo. E depois 

de seu batismo, ele os trouxe para sua casa e deu-lhes comida. O batismo não aconteceu 

nem na prisão nem em sua casa. 

 

Mas apelamos a cada leitor sincero e temente a Deus, contra todos esses 

raciocínios. Enquanto foi admitido que o significado da palavra é imersão, e é admitido 

que os textos podem ser explicados em harmonia com esse significado, reverência 

genuína para a palavra de Deus deve levar todo inquiridor a buscar aquela exposição que 

está em harmonia com o significado evidente da palavra usada, e não perguntar se uma 

exposição também pode não estar em harmonia com o significado da palavra usada. O 

último curso é subversivo da revelação divina, e é calculado para engendrar contendas e 

causar divisão. Pois, deve ser confessado, quanto mais perto ficamos do significado literal 

do texto, maior é a probabilidade de uniformidade em nossa fé e prática. E quando 

divergimos do verdadeiro significado das palavras da revelação, admitindo supostos 

significados, confusão é o inevitável resultado, pois cada um está igualmente autorizado 

a apresentar sua própria suposição. Mas "Deus não é autor de confusão, mas de 

paz." Devemos, então, perseguir esse curso que acabará com a confusão e trará paz e 

união para o lar de fé.  

 

A forma ou tipo do batismo é o ponto principal, entretanto, sobre o qual o Prof. Stuart 

confiou em seu argumento a favor da aspersão; e como ele expressou a visão de uma 

grande classe, o que deve ser notado, damos um pouco de suas observações neste ponto: 

 

“É essencial, que o batismo simbolize purificação ou pureza, que deve ser realizado 

por imersão? Claramente não; pois nos tempos antigos a água que foi espargida sobre o 

judeu ofensor, essa era o grande emblema da purificação. Então Paulo considera quando 

ele nos dá, por assim dizer, um resumo de todo o ritual de purificação, especificando o 

mais significativo de todos os seus usos, a saber, o das cinzas de uma novilha misturada 

com água (Números 19:17), com o qual os impuros são aspergidos. Heb. 9:13. Assim, 



também, ele decide, quando fala em aproximar-se de Deus, por completo em certeza de 

fé, tendo nossos corações purificados de uma má consciência. ' Heb 10:22. "  

 

"É então um caso perfeitamente claro que a aspersão de água ou de sangue foi em 

conjunto o modo mais significativo de purificação ou expiação, ou de consagração a 

Deus, sob a antiga dispensação. "  

 

Disto ele infere que a aspersão é preferível à imersão no rito do Batismo cristão! Mas 

todo o argumento é excessivamente defeituoso e a inferência inadmissível. Onde 

aprendemos que a água de purificação deveria ser borrifada no impuro? Pelo uso de uma 

palavra na lei que sempre significa aspergir - nunca mergulhar. E como aprendemos como 

a ordenança do batismo deve ser administrado? Pelo uso de uma palavra na lei que sempre 

significa mergulhar - nunca borrifar. Se os termos da lei forem anulados, e especulações 

ou suposições os substituíram, então podemos também deixar de lado a Bíblia de uma 

vez. Em cada texto e instância que ele cita a palavra borrifar, é usada pelo apóstolo para 

mostrar que é um símbolo da aplicação do sangue de Cristo, sem nenhuma referência à 

ordenança do batismo cristão.  

 

Insistimos, e ninguém pode negar, que se o padre tivesse mergulhado a pessoa impura na 

água de purificação, ele não teria obedecido à lei dessa ordenança, pois o mandamento 

era borrifar. E nós também insistimos que borrifar uma pessoa com água para o batismo 

cristão não é cumprir a lei da ordenança, pois o mandamento diz imergir. O Prof. Stuart 

admitiu que uma palavra foi usada por nosso Salvador que significa imersão. O Prof. 

Stuart, e todos com fé e prática semelhantes, conheciam a mente de nosso divino Senhor 

melhor do que Ele mesmo? Eles entendem a importância e o significado de sua própria 

ordenança melhor do que Ele? Ou, se borrifar é preferível, por que Jesus e seus apóstolos 

nunca usaram uma palavra que significasse borrifar quando falaram da ordenança? Eles 

compreenderam tais palavras, pois as usaram em referência a outras coisas. Ou se eles 

desejavam deixá-lo indefinido, e deixar o rito cobrir todos os métodos de aplicação de 

água na pessoa, como muitos agora ensinam, por que não usaram as várias palavras que 

significam borrifar, derramar e mergulhar? Isto seria absolutamente necessário se foi 

concebido para dar ao rito um alcance tão amplo, mas nenhuma dessas palavras expressa 

todos esses modos. Portanto, usar, invariavelmente, uma palavra, limita-se 

definitivamente a uma ação. 

 

Essas perguntas e declarações podem ser melhor apreciadas quando for considerado que 

a palavra baptizo, nas suas diversas formas, é utilizada cento e vinte vezes no Novo 

Testamento. É usada pelo menos setenta e oito vezes em referência direta à ordenança; e 

se somarmos a isso quinze vezes em que é aplicada a João como o Batizador, título que 

ele recebeu apenas porque ele administrou o rito, temos noventa e três vezes em que se 

refere à ordenança. E se a aspersão era o melhor método, é incrivelmente estranho que os 

porta-vozes e escritores do Novo Testamento nunca usaram uma palavra que 

significava aspergir, embora referindo-se à ordenança tantas vezes. Certamente diminui 

muito o nosso respeito pelo registro como uma revelação divina, se pudesse ser mostrado 

que, ao se referir à portaria quase cem vezes, ela sempre diz imergir, e ainda significa 

aspergir.  

 

 

 

LAVANDO E BATIZANDO 



 

Tem sido dito, e freqüentemente dito, que o uso das Escrituras mostra que lavar é o 

equivalente a batizar; e como a lavagem pode ser realizada por vários métodos, então 

pode-se batizar assim também. A falácia disso é facilmente demonstrada. 

 

Em 2 Reis encontramos o mandamento de Eliseu, dado ao Sírio, para "lavar-se no Jordão; 

"e, portanto, ele" mergulhou no Jordão". Onde a preposição é assim usada, - no Jordão, - 

a mente é naturalmente levada a mergulhar como o método de lavagem. Mas a lavagem 

pode ser realizada por outros métodos, ou sem imersão; portanto, lavar e imergir não são 

equivalentes. Lavar não designa nenhuma imersão nem derramamento, mas pode incluir 

ambos. Assim, em significado, difere materialmente de qualquer um. Lavar indica uma 

ação; mergulhar ou imergir indica um método de ação. O último é específico; o primeiro 

não é. O último é sempre usado em referência à ordenança do evangelho; o 

primeiro nunca é muito usado. Não há necessidade de engano neste assunto.  

 

Mas a objeção é baseada principalmente em Marcos 7:4: “E, quando voltam do mercado, 

se não se lavarem [baptisÚntai ], não comem. E muitas outras coisas há que receberam 

para observar, como lavar os copos, e os jarros, e os vasos de metal e as camas”, ou sofás. 

 

Aqui é assumido que o batismo é usado onde a imersão é, pelo menos, improvável. O 

leitor estará interessado nos seguintes trechos do livro de Clarke comentando sobre o 

texto: -  

 

"Exceto se lavam ou mergulham; pois pode significar qualquer um. Mas em vez da 

palavra no texto, o famoso Codex Vaticanus, (B) oito outros, Euthymius , aspergir. No 

entanto, os judeus às vezes lavavam as mãos antes de comer; e outras vezes, simplesmente 

as mergulhavam ou imergiam na água." 

 

“E de mesas, Camas, sofás -. Isso fica faltando no BL, mais dois, e o Cóptico. É provável 

que signifique não mais do que as formas ou assentos nos quais eles se sentaram. UMA 

cama ou sofá era contaminado se qualquer pessoa impura sentasse ou se apoiasse nele, - 

um homem com um problema, um leproso, uma mulher grávida, etc. Como a palavra , 

batismos, é aplicada a todos estes, e como se afirma que esta palavra, e o verbo de onde 

é derivada significam mergulho ou imersão apenas, seu uso nos casos acima refuta a 

opinião, e mostra que foi usado, não apenas para expressar mergulho ou imersão, mas 

também borrifar e lavar. As xícaras e potes foram lavados; as camas e sofás 

talvez borrifadas; e as mãos mergulhadas até o pulso." 

 

Isso é o máximo que pode ser dito desse lado da questão. Isto teria ficado bem em sua 

opinião, se os fatos o tivessem permitido dizer mais do que "talvez borrifado". Mais do 

que um "talvez" deve ser questionado por todo aquele que busca uma "plena certeza de 

fé". Heb. 10:22. Sobre este assunto, temos "a lei", que 

resolve todas as controvérsias.  

 

Lev. 6:28: "E se for cozido em uma panela de bronze, será tanto esfregado, como 

enxaguado em água." 

Cap. 11:32: "E tudo aquilo sobre o que cair alguma coisa deles estando eles mortos será 

imundo; seja vaso de madeira, ou veste, ou pele, ou saco, qualquer instrumento, com que 

se faz alguma obra, será posto na água, e será imundo até à tarde; depois será limpo”. 



Cap. 15:12: "E o vaso de barro, que tocar o que tem o fluxo, será quebrado; porém, todo 

o vaso de madeira será lavado com água”. 

 

Aqui está o requisito para colocar na água, ou batizar, os próprios artigos especificados 

em Marcos 7:4. E não apenas esses vasos, mas roupas e "tudo o que" foi tornado impuro 

por contato. E assim, toda conjectura e "talvez", que se destina a obscurecer a verdade 

clara desta passagem, é apontada. Não existe razão para dar a baptizo qualquer outra 

definição além de imergir. 

 

Deve-se notar que o Salvador não disse uma palavra contra os batismos exigidos na lei 

levítica; mas ele falou contra suas tradições em conexão com eles, ou anular o 

mandamento de Deus por suas tradições.  

 

  



CAPÍTULO II 

MERGULHAR E ESPARGIR NO ANTIGO TESTAMENTO 

 

 

 

Na medida em que os defensores da aspersão se esforçam para trazer o Antigo Testamento 

em seu auxílio, citando as passagens que afirmam que água ou sangue era exigido para 

ser aspergido sobre certas coisas, pode ser útil, e certamente será de interesse, saber se a 

linguagem do Antigo Testamento é definida em suas distinções entre as duas 

ações; se imersão e aspersão são tão separadas que um não pode, em sua linguagem, ser 

confundido com o outro. Nós afirmamos que a ordem de aspergir o sangue no 

propiciatório não teria sido obedecida se o sacerdote tivesse mergulhado o 

propiciatório em sangue. Não era mero acaso pelo qual o apóstolo falou do sangue 

dos rhantismos, em vez do sangue de batismo; o primeiro, ou aspersão de sangue, era 

necessário e praticado, mas o último, o batismo de sangue, era desconhecido nas 

Escrituras, tanto do Antigo e o Novo Testamento, exceto em casos como Lev. 4: 6, onde 

o sacerdote era obrigado a mergulhar o dedo no sangue e borrifar o sangue antes do 

véu. Mas aqui as duas ações são clara e necessariamente distintas. Então, também, não é 

mero acaso, mas por desígnio evidente, que o rito do batismo seja tão frequente e tão 

definitivamente prescrito no evangelho, enquanto o de rhantismos nunca é 

mencionado. Mas com os termos do Antigo Testamento.  

 

[Tabela no documento original] 

 

Isso abrange todo o uso da palavra hebraica tah-val em todas as suas formas. Na primeira 

instância, emolunan é usado na Septuaginta, que, no Novo Testamento, torna-

se impuro. Isso não entra em conflito com o significado dos termos, uma vez que (a capa 

de Jose) poderia ser contaminado com o sangue ao ser mergulhada nele. E então nossa 

versão o transmite. E nenhuma objeção pode ser levantada de que bapto é usado em vez 

de baptizo; pois ambos procedem da mesma raiz monossilábica, e o primeiro significado 

de bapto é mergulhar, ou imergir, e baptizo não tem outro significado.  

 

Esta última afirmação foi desmentida por alguns autores, que se esforçaram para 

fazer baptizo levar as duas definições de bapto, a saber, mergulhar, ou 

imergir e tingir. O método do último desses significados de bapto indica sua relação e 

derivação do primeiro, ou seja, como era comum tingir por imersão. Dr. Carson tem 

muito claramente provado que baptizo não leva esse segundo significado de bapto, mas, 

por óbvias razões, preferimos citar as conclusões do Prof. Stuart sobre este ponto, 

examinando a indagação "se bapto e baptizo são realmente sinônimos, pois eles muitas 

vezes afirmam ser, "o Prof. Stuart diz: -  

 

"Vamos agora perguntar se, no uso real, baptizo tem um significado diferente 

de bapto. Em particular, é distinguido do bapto pelos escritores do Novo Testamento?  

 

"A resposta a essas perguntas será totalmente desenvolvida na sequência. já foi 

sugerido que baptizo se distingue de bapto em seu significado. Eu agora acrescento que 

não é, como esta última palavra, usado para designar a ideia de colorir ou 

tingir; enquanto em alguns outros aspectos, parece, no uso clássico, ser quase ou bastante 

sinônimo de bapto. No Novo Testamento, no entanto, há uma outra distinção marcante 

entre o uso desses verbos. Baptizo e seus derivados são empregados 



exclusivamente quando o rito do batismo deve ser designado em qualquer forma tanto 

faz; e, neste caso, bapto parece ser propositalmente, bem como habitualmente, 

excluídos".  

 

E em outro parágrafo ele diz: -  

 

"A ideia de mergulhar ou imergir é comum às palavras bapto e baptizo, enquanto o 

de tingimento ou coloração pertence apenas ao bapto. " 

 

Isso é digno da mais cuidadosa consideração. Cada palavra que 

significa derramar ou borrifar não ;e apenas excluída dos textos do Novo Testamento 

que falam do rito do batismo, mas uma palavra que significa mergulho ou imersão, em 

comum com baptizo, também é excluída porque também tem outro significado; e uma 

palavra é escolhida para designar a ordenança que tem o significado de imersão, e 

somente isso. Tal é a notável precisão da língua grega usada por nosso Salvador para 

designar o dever de seus seguidores neste rito. A tabela anterior mostra claramente que a 

idéia de aspersão não está contida na palavra hebraica tah-val. 

 

Muito se falou sobre o uso de bapto em Dan. 4 e 5, traduzido em nossa versão, 

" molhado com o orvalho do céu". Mas é admitido por todos 

que bapto tenha adquirido, de forma secundária, um significado que baptizo não tem. E 

visto que baptizo é sempre utilizado para a ordenança, da qual, como o Prof. Stuart 

observa, bapto é cuidadosamente excluído, não podemos ver que os oponentes da 

imersão ganhem qualquer coisa com essa escritura. Quase não é um posto avançado da 

cidadela do batismo, que se baseia exclusivamente no uso da palavra baptizo. Este é o 

único caso, no entanto, em todas as Escrituras em que mesmo bapto carrega qualquer 

outro significado que não seja “mergulhar”.  

 

Imersão é uma vez derivado, no Antigo Testamento, do hebraico [ilegível original], mah-

hhatz, que ocorre catorze vezes, e é ferido sete vezes; golpear, três vezes; perfurar, duas 

vezes; atacar, uma vez; e mergulhar, uma vez; em Salm. 68:23, onde a Septuaginta 

tem baphe ( bapto ). Seu uso no último texto é peculiar, embora possa estar relacionado 

à sua significação, como a perfuração feita para ferir. Isto é todo o uso da 

palavra mergulho no Antigo Testamento. 

 

Sprinkle vem de duas palavras apenas no Antigo Testamento, a saber, nah-zah e zah-

rak. O primeiro é apresentado de maneira bastante uniforme tanto em inglês como em 

grego, como se verá na seguinte tabela: -  

 

[Tabela no documento original] 

 

Aqui encontramos a mesma definição, e quase a mesma uniformidade. Em todos os casos, 

exceto os dois últimos, a Septuaginta usa a mesma palavra, ou diferentes formas da 

mesma raiz, enquanto o inglês tem a mesma palavra ao longo de tudo. Como a ideia 

de borrifar não é encontrada em tah-val, também a ideia da imersão não é encontrada 

em nah-zah. 

 

A palavra hebraica zah-rak ocorre trinta e quatro vezes, como segue: - 

 

[Tabela no documento original] 



 

 

Esta palavra é traduzida de forma um pouco mais variada, tanto em inglês quanto na 

Septuaginta; mas a mesma ideia prevalece por toda parte. Seu significado, espalhar, 

portanto, borrifar, admite uma variedade de representações; mas neste, como em nah-

zah, a idéia de imersão ou mergulho não foi encontrada.  

 

Achamos que nada mais é necessário para mostrar que a linguagem das Escrituras não 

admite essa ambigüidade de colocar baptizo por rhantizo, ou imergir por aspergir. Em 

Lev. 4: 6, encontramos tanto mergulhar e aspergir usados, e é fácil ver que eles não 

podem ser trocados.  

 

Existem dois textos no Antigo Testamento que foram muito mal interpretados, e do qual 

inferências injustificáveis foram tiradas. Eze. 36:25, lê-se assim: - 

 

"Então aspergirei água pura sobre vós, e ficareis purificados.” 

 

Sobre isso, o Dr. Scott comenta: -  

 

“Em alusão às diversas lavagens e aspersões da lei ritual, o Senhor prometeu borrifar água 

limpa sobre seu povo e torná-los limpos de todas as suas imundícies e ídolos." Esta 

referência é correta, como pode ser visto examinando algumas passagens. Em Num. 8: 7, 

eles foram ordenados a "borrifar água de purificação" sobre o impuro. No capítulo 19:18, 

é ordenado que, se houver um toque no cadáver de um homem, ele será impuro;" e uma 

pessoa limpa deve tomar hissopo e mergulhá- lo na água, e borrifá- lo sobre a tenda, e 

sobre todos os vasos, e sobre as pessoas que estavam lá, e sobre aquele que tocou um 

osso, ou um morto, ou um morto, ou uma sepultura. "  

 

Isso era para o que é denominado "impureza cerimonial", não tendo relação com a 

contaminação moral. Paulo se refere a isso em Heb. 9:13: "Porque, se o sangue dos touros 

e bodes, e a cinza de uma novilha esparzida sobre os imundos, os santifica, quanto à 

purificação da carne". Não era como uma ablução para limpar a sujeira, mas era 

figurativo, cerimonial e típico; e o fato do evangelho que ele prefigurou é afirmado pelo 

apóstolo assim: "Quanto mais o sangue de Cristo, que através do Espírito eterno se 

ofereceu sem mancha a Deus, purificará sua consciência dos mortos para servir ao Deus 

vivo? ” Versículo 14. Essa é a razão pela qual Paulo fala do "sangue da aspersão" e "tendo 

nossos corações aspergidos de má consciência. "Heb. 12:24; 10:22.  

 

Assim, vê-se que esses salpicos da lei ritual, a que se refere feito em Eze. 36:25, não tem 

relação com nenhuma ordenança do Novo Testamento; eles apontam para um objeto 

diferente. E embora esse objeto seja tão definitivamente declarado, não pode haver 

desculpa para o erro de aplicá-los ao batismo para dar imagem de aspersão para essa 

ordenança. A aspersão da consciência pelo sangue de Cristo é declarada seu antítipo, e 

um dever do evangelho é tão claramente mostrado em conexão com isso: "Tendo nossos 

corações aspergidos de uma má consciência, e nossos corpos lavados com água pura." 

Hb 10:22. 

 

Isa. 52:15, tem sido motivo de muita especulação e fonte de algumas conclusões muito 

errôneas. Até o Dr. Clarke, que aprova a prestação da Septuaginta, que é bastante 

diferente da nossa versão comum, pergunta, entre colchetes, "[não aspergir as nações se 



refere à conversão e batismo dos gentios?]" Scott, quem permite que o estande de 

tradução, muito mais apropriadamente se refira ao sangue de aspersão, o mesmo que 

Eze. 36:25; ao sacrifício de Cristo, ao qual uma referência tão clara é feita no 

contexto. Mas a tradução não pode ser defendida. 

 

Deve ser entendido que existem diferentes formas ou espécies de cada Verbo hebraico; e 

alguns deles têm significados peculiares a si mesmos, que não pertencem a nenhuma 

outra espécie da mesma palavra. Gesenius dá duas definições para essa forma de nah-

zah aqui usada: 1. Para fazer saltar de alegria, exultar, para alegrar. 2. Para aspergir, por 

exemplo, água, sangue, óleo, também, com em cima ou no sentido. Ele, portanto, traduz 

este texto: "Assim ele fará com que muitas nações se regozijem nele mesmo."  

 

A Septuaginta tem thaumasontai de thaumazo, como maravilhar-se, maravilhar-se ou 

para admirar. Isso preserva muito bem a ideia do original, e realiza o paralelismo da 

composição. " Como muitos se surpreenderam em ti, ... Então deve ele fazer com que 

muitos se maravilhem ou admirem." E este paralelo Gesenius avisa e aprova, assim: "Gr., 

Syr., Vulg., Luth., Eng., 'Assim ele aspergirá muitas nações,' 

veja n. 2., isto é, meu servo, o Messias, fará expiação por eles; mas isso concorda menos 

com o verbo paralelo shah-mam." Shah-mam é o verbo usado no versículo 14, e significa 

ficar surpreso.  

 

Uma tradução do Antigo Testamento por Isaac Leser, um judeu, traz este texto como 

segue: -  

 

"Assim como muitos ficaram surpresos com você, então grandemente foi seu semblante 

desfigurado mais do que qualquer (outro) homem, e sua forma mais do que (dos) filhos 

dos homens. Assim, ele fará com que muitas nações pulem (em espanto); com ele e os 

reis calarão a boca ", etc. 

 

Dr. Clarke diz: "Eu mantenho a tradução comum, embora não seja de forma alguma 

satisfeito com ela." Ele nota vários autores que estão igualmente insatisfeitos com ela, e 

finalmente diz que a "Septuaginta parece dar o melhor sentido de qualquer outra para o 

lugar." Ele cita um comentário muito criterioso de Seeker, no qual ele diz:" Yaz-

zeh, frequente na lei, significa apenas borrifar; mas a água borrifada é acusativa: a coisa 

sobre a qual tem al ou el. Thaumasontai faz a melhor contrastação." O Dr. Clarke 

também cita uma crítica ao Dr. Jubb, que a torna: "Assim será que muitas nações olhem 

para ele com admiração; reis devem fechar suas bocas, "etc. 

 

Esta crítica, assim como algumas outras notadas, preserva a ideia geral muito bem, o que 

parece ter sido o objetivo dos autores; mas não é um fim em si mesmo, pois dá a forma 

ativa, ao passo que thaumasontai é a voz passiva, que quase corresponde ao 

hebraico; pois esse tem a forma causativa. E isso mostra que a tradução dada por 

Gesenius não é apenas preferível, mas necessária ou inevitável. Para traduzi-la, ele deve 

aspergir, mudando sua forma gramatical, causativa, e apresentá-la na primeira ou 

na forma ativa simples; 

e também destrói a harmonia da construção ao ignorar o paralelismo tão lindamente 

mostrado no original. A última tradução citada, do Dr. Jubb, é aberta a esta objeção 

adicional, que dá o plural ativo (kal ) , (eles devem admirar), enquanto o hebraico é 

o causador ( hiphil ), singular, (ele os causará, etc.), preservando a ideia geral do 



verbo. Estamos dispostos a apresentar, esta evidência, que o texto não deve ser 

processado como aspergir. 

  



CAPÍTULO III 

BATISMO DO ESPÍRITO - ESCRITURA 

ILUSTRAÇÕES - INSTÂNCIAS 

 

 

 

Mais uma vez, deixamos o Prof. Stuart falar, já que ele professa resolver toda 

questão sobre um princípio que ele considera a prova mais decisiva contra confinar nossa 

prática na imersão, segundo a palavra baptizo. Ele se refere ao espírito do evangelho, da 

seguinte forma: -  

 

"Sempre que um cristão esclarecido deseja fazer a investigação, o que é essencial para 

sua religião, ele não deve abrir instintivamente sua Bíblia em João 4, e ali lê-se assim: 

'Acredite em mim, chegará a hora em que vós, nem neste monte, nem ainda em Jerusalém, 

adorarão o pai. . . . A hora vem, e agora é, quando os verdadeiros adoradores adorarão o 

Pai em espírito e em verdade; pois o Pai busca tais para adorá-lo. Deus é um Espírito, e 

aqueles que O adoram deve adorá-lo em espírito e em verdade. '"  

 

Na verdade, parece estranho que um homem como o Prof. Stuart pudesse encontrar 

qualquer garantia neste texto para se afastar da leitura simples e literal do registro 

divino. O princípio aqui declarado cobre toda adoração e todos os deveres. Isto é admitido 

livremente. Mas lemos também: "Tua palavra é a verdade." Portanto, João 4 é apenas 

pervertido quando, sob o pretexto de adorar a Deus em espírito e em verdade, 

estabelecemos outra coisa além de sua palavra, que é a verdade, e que é a única medida 

verdadeira de religião. Com razão, o romanista pode citar João 4 para justificar a adoração 

de imagens contrárias à declaração expressa da palavra de Deus. O amigo (Quaker) cita 

isso para anular o preceito do batismo completamente, e sua conclusão é certamente tão 

justa como a do Prof. S., e de todos aqueles que insistem 

no serviço de mudar esta ordenança de nosso Salvador. Se pudermos separar um dever 

sob o pretexto de adorar em espírito, podemos outros, e nossa adoração torna-se uma 

mera questão de escolha ou adoração. Por mais que possamos considerar a intenção do 

Prof. Stuart, somos compelidos a condenar seu raciocínio, o que, se aceito, transformaria 

nossa religião em sentimentalismo antinomiano.  

 

 

 

BATISMO DO ESPÍRITO SANTO 

 

Um argumento a favor do derramamento deve ser encontrado neste batismo, porque o 

Espírito foi derramado, ou vertido. Veja Atos 2. Mas há duas dificuldades decisivas no 

caminho desta conclusão: 1. A palavra ekcheo nem uma vez é  usado em várias instâncias 

no Novo Testamento, onde há referência à ordenança do batismo nas águas. 2. Embora o 

Espírito tenha sido derramado naquele dia de Pentecostes, encheu toda a sala onde os 

discípulos estavam. Se a água fosse derramada em uma sala até a sala estar totalmente 

preenchida, todas as pessoas naquela sala estariam totalmente rodeadas de, 

ou submersas na água. E este foi o caso no derramamento do Espírito. Quando se fala do 

Espírito, usa- se a palavra ekcheo, que é definida como derramar para fora. Mas ao 

falar das pessoas a palavra baptizo é usada, a qual em todos os léxicos é definida 

como imergir. Isso foi literalmente realizado pelo derramamento do Espírito em toda a 

sala em que estavam.  



 

 

 

ILUSTRAÇÕES DAS ESCRITURAS 

 

O apóstolo Paulo fala duas vezes do batismo como sepultura. Esta expressão é apenas de 

acordo com o significado da palavra imersão. Mas o termo não é bem escolhido se 

pretende representar aspersão ou derramamento. É comparado ao sepultamento e 

ressurreição de Cristo, para a qual a ordenança tem referência indubitável. "De sorte que 

fomos sepultados com ele pelo batismo na morte; para que, como Cristo foi ressuscitado 

dentre os mortos, pela glória do Pai, assim andemos nós também em novidade de vida." 

Rom. 6: 4. "Sepultados com ele no batismo, nele também ressuscitastes pela fé no poder 

de Deus, que o ressuscitou dentre os mortos." Colossenses 2:12. Os estudiosos mais 

eminentes, entre aqueles que defendem a prática de aspersão, foram obrigados a admitir 

que essas ilustrações têm referência indubitável à prática primitiva de imergir no rito do 

batismo.  

 

O leitor nos perdoará por notar o esforço que foi feito para evitar a força dessas 

escrituras. Porque este batismo é um enterro e não pode ser feito como uma 

aspersão, tem sido negado que se refere ao batismo com água. Talvez, disse o objetor, se 

refira ao fato de que os discípulos foram sepultados no amor de Deus! Se isso fosse 

verdade, não destruiria a força da declaração de que o batismo é um sepultamento. O 

significado da palavra é o mesmo, independentemente do elemento usado. Mas isso não 

pode ser verdade, por esta consideração: Em tudo o que uma pessoa está enterrada, 

quando ela é ressuscitada, ele é ressuscitado do mesmo. Se formos enterrados na terra, 

somos ressuscitados fora da terra; se enterrados na água, somos elevados fora da água; e 

se enterrado no amor de Deus, somos ressuscitados para fora do amor de Deus! Disse o 

apóstolo aos seus irmãos: “Sepultados com ele no batismo, no qual também 

ressuscitastes com ele”. Estavam eles ressuscitados do amor de Deus? Será que tal 

ressurreição os levaria a buscar aquelas coisas que estão acima? Veja o cap. 3: 1. Mais 

uma vez pedimos perdão por perceber tal objeção. E devemos expressar nosso espanto 

que homens de eminência e conhecimento apresentaram essa ideia em oposição à 

imersão. Às vezes é necessário mostrar o quão ocioso é o esforço para escapar da força 

do limpo testemunho da palavra de Deus. E isso mostra quais posições os homens estão 

dispostos a tomar, e quais conclusões eles irão arriscar, para apoiar suas teorias contra a 

leitura simples e significado evidente das Escrituras.  

 

Sob este título deve ser considerado 1 Coríntios. 10: 2. Dr. Clarke sanciona a ideia de que 

os israelitas foram aspergidos pela nuvem sobre eles, e que isso indica que o batismo é 

por aspersão. É deplorável que alguém tão maduro em estudos - tão capaz como um 

crítico - deveria sofrer como cegado pela teologia de uma igreja. 

 

A linguagem e os fatos não admitem tal construção. Devemos ler isso, 

“Aspergido pela nuvem e pelo mar”? Nós não podemos. "Polvilhados na nuvem e 

no mar "? Isso é impossível. O Prof. Stuart é muito mais razoável neste ponto; ele diz:-- 

 

"Algumas vezes foi sugerido que os israelitas foram aspergidos pela nuvem e pelo mar, 

e este era o batismo que Paulo pretendia designar. Mas a nuvem nesta ocasião não era 

uma nuvem de chuva; nem encontramos qualquer sugestão de que as águas do mar 

aspergiram os filhos de Israel neste tempo. Muita coisa é verdade, a saber, eles não 



foram imersos. No entanto, como a linguagem deve evidentemente ser figurativa em 

certo grau, e não literal, não vejo como, no todo, podemos fazer menos do que supor que 

tem uma referência tácita à idéia de cercar de uma forma ou de outra. " 

 

Desde que não tenham sido imersos, certamente não foram aspergidos. E admitindo que 

a palavra batizar é usada figurativamente em certo grau, mas a figura deve ser 

interpretada da forma mais próxima de se conformar com o significado real da palavra, ou 

seja, imergir. E isso é feito pela ideia de entorno, conforme o Prof. Stuart aponta; e 

atende às condições estabelecidas muito melhor do que qualquer outra construção.  

 

 

 

INSTÂNCIAS DE BATISMO 

 

João batizou no rio Jordão. Cristo, nosso padrão, foi batizado no Jordão. O registro diz: 

"E Jesus, quando foi batizado, subiu imediatamente fora da água. "Mat. 3:16. Quantos 

seguidores professos de Cristo teriam vergonha de descer à água para ser batizado; ter 

vergonha de ser visto saindo da água, como Jesus seu Senhor foi visto!  

 

" João batizava também em Enom, junto a Salim, porque havia ali muitas águas; e vinham 

ali, e eram batizados."João 3:23. A razão aqui dada para batizar naquele lugar parece 

inconfundivelmente para a mesma ação que encontramos indicada em Mat. 3, batizando 

em um local de água. Podemos seguramente deixar a critério de cada leitor que esta razão 

nunca seria oferecida em favor da prática moderna do rhantismo, se pode até ser chamado 

assim; como vimos recentemente um ministro mal tocou as pontas dos seus dedos na 

água, e os colocou sobre a cabeça de uma criança. Não era como borrifar àgua em uma 

criança. Nada desse tipo é encontrado na linguagem do Novo Testamento.  

 

As circunstâncias que acompanharam o batismo do eunuco proporcionam evidências 

sobre este assunto. Primeiro, notamos, neste caso, a importância do batismo na pregação 

do evangelho. Filipe "pregou a ele Jesus", e na mesma entrevista o batismo foi desejado 

pelo eunuco, o que prova que a pregação de Jesus incluía pregar o batismo no ministério 

dos apóstolos e evangelistas. Quão diferente é isso do ensino e pregação de muitos nos 

dias atuais.  

 

Em segundo lugar, notamos que ambos entraram na água, e lá Filipe batizou o eunuco. E 

juntos eles saíram da água. Isso não é consistente com a ideia de qualquer administração, 

exceto a de imersão. A única observação que encontramos no Prof. Stuart sobre o batismo 

que dá ocasião para duvidar de sua franqueza como escritor está neste texto. Ele diz:-- 

 

"Se katabesan eis to hudor significa designar o ato de mergulhar ou ser imerso na água, 

como parte do rito do batismo, então Filipe foi batizado bem como o eunuco; pois o 

escritor sagrado diz que ambos foram para a água. Aqui, então, deve ter havido um 

rebatismo de Filipe; e o que é pelo menos singular, ele deve ter batizado a si mesmo, 

assim como o eunuco. " 

 

Essas observações são totalmente desnecessárias pelo registro; elas são tão indignas do 

homem que os escreveu a partir do assunto sobre o qual foram escritos. Indo para baixo 

na água é um pré-requisito necessário para o batismo (mas não para aspersão); mas 

ninguém jamais afirmou ou mesmo pensou que katabesan eis to hudor expressa "a ação 



de mergulhar ou ser imerso." Tememos que a ideia brotou na mente de um teólogo em 

vez de um crítico; pois quase a próxima frase diz " kai e baptisen auton " " e ele o 

batizou." Isso exclui qualquer possibilidade de obscuridade.  

 

É verdade que os dois mergulharam na água, e é sempre assim quando a imersão é 

praticada. O administrador e o sujeito vão para baixo da água. Mas descer na água não é 

e não era batismo. Faz o registro dizer que ambos desceram para a água e foram 

batizados? Não. "Eles desceram ambos para a água, tanto Filipe como o eunuco; e ele o 

batizou." Não faz parte da franqueza nem da reverência que as Escrituras levantem poeira 

sobre testemunho tão claro e inconfundível como este.  

 

Uma dúvida foi levantada sobre a existência de água suficiente para imersão neste caso, 

porque o versículo 26 fala do país como sendo "deserto". A palavra deserto, (erímos) não 

significa necessariamente um deserto, lugar árido, desprovido de água ou vegetação, 

como se pode supor, mas uma região solitária e desabitada. Veja Greenfield e compare 

Matt. 14:13, 15, 19. Esta escritura diz que eles estavam em "um lugar deserto à parte", e 

porque era deserto, e o dia estava passando, os discípulos pediram a Jesus para mandar 

embora a multidão para que eles pudessem ir às aldeias e obter alimentos. Mas ele 

ordenou que a multidão "sentasse na grama" e ele os alimentou ali. Agora o ponto está 

provado. No caso em questão, Atos 8, eles se levantaram da água, como é indicado pela 

exclamação repentina do eunuco, - "Veja, aqui está a água; o que impede que eu seja 

batizado? "Viajantes que passaram" de Jerusalém a Gaza ", diziam que havia nascentes e 

poças na rota bastante suficiente para o efeito." 

 

The Bourdeaux Pilgrim, menos de trezentos anos após o evento [ad 333], descreveu com 

cuidado sua situação. Sua nota é (conforme ele avança de Belém): 'Daí para Bethazsora 

são quatorze milhas, onde está a fonte em que Filipe batizou o eunuco. Daí para o 

carvalho onde Abraão morou, são nove milhas. Daí para Hebron são três 

quilômetros. Eusébio, na palavra Bethsur, tem a seguinte nota: 'Bethsur da tribo de Judá 

ou Benjamin. Também existe agora uma aldeia Bethsoron, a trinta quilômetros de 

Jerusalém em direção a Hebron, onde também uma fonte que sai de uma montanha é 

mostrada, na qual o eunuco de Candace teria sido batizado por Filipe. Jerome da mesma 

maneira diz na mesma palavra: 'Betsur na tribo de Judá ou Benjamim. E existe neste dia 

uma aldeia Bethsoron, para nós indo de Jerusalém a Hebron, no vigésimo marco; perto 

da qual uma fonte, fervendo no sopé de uma montanha, é absorvida pelo mesmo solo de 

onde brota, e os Atos dos Apóstolos registram que o eunuco da Rainha Candace foi 

batizado ali por Filipe. '"  

 

Essas citações foram tiradas de um viajante americano recente, Rev. GW Samson. O que 

se segue é da própria observação do Sr. Samson: - 

 

"Começando agora de Jerusalém na rota assim indicada, vamos ver as facilidades de 

imersão ao longo de seu curso, e principalmente no local onde a história relata o batismo 

do eunuco. Prosseguindo em cavalos na taxa normal de três milhas por hora, em duas 

horas e trinta minutos alcançamos as três imensas piscinas de Salomão, de onde a água 

foi conduzida para Jerusalém. Nos dias de Cristo eram pequenos lagos de água, pois os 

três cobriam cerca de três acres de solo, e quando cheios, eles forneciam todas as 

instalações necessárias para imersão, abertos, como eles eram, e em um vale 

retirado. Mesmo agora, tal é a quantidade de água na piscina inferior, que um lugar mais 

conveniente para a ordenança sagrada dificilmente poderia 



ser desejado. Prosseguindo dali pela colina e vale, e por um longo vale, que, pela 

quantidade de seus poços, os arrieiros chamam de Wady el-Beer, o Vale do Wells, em 

mais uma hora e cinquenta minutos paramos em uma encosta para regar nossos cavalos, 

e beber em um grande reservatório com teto arqueado, de onde a água é deitada com um 

balde. Sobre este lugar o Dr. Robinson diz: 'A estrada até a ascensão é artificial; metade 

subindo é uma cisterna de água da chuva, e um lugar aberto de oração para os Viajantes 

maometanos. Nesse local, a imersão não seria difícil. Descendo daí para o vale fino antes 

de nós, cruzando-o e subindo do lado oposto, em trinta e cinco minutos mais chegamos 

às ruínas de uma antiga cidade, que nosso arrieiro chama de Howoffnee, mas que o Dr. 

Robinson destaca como Abu Fid; mencionando 'oliveiras, e cultivo ao redor, e um 

reservatório de água da chuva.' Este reservatório fica em campo aberto, com uma borda 

gramada ao redor. É cinquenta ou sessenta pés quadrados, e agora está, no último dia de 

abril, cheio de água, sendo a profundidade aparentemente, de três a cinco pés. É 

evidentemente antigo, as paredes sendo construídas de grandes pedras talhadas. Um local 

mais adequado para imersão não poderia ser desejado. Prosseguindo em frente, através 

de um país bastante aberto e consideravelmente cultivado, em uma hora e cinco minutos 

chegamos, ao pé de uma colina longa e íngreme, as ruínas de uma fortaleza ou igreja à 

esquerda de nossa estrada. . .. Na frente da fortaleza diante de nós há uma água jorrando 

uma fonte de água doce e grandes calhas de pedra nas quais regamos nossos cavalos. Este 

local foi fixado pelo Dr. Robinson como o Bethsur mencionado por Eusébio e Jerônimo 

como o lugar onde o eunuco foi batizado. . .. o solo na frente da fonte e a estrutura atrás 

dela é tão fragmentado e coberto de pedras, que é difícil determinar o que um dia esteve 

aqui. Há sim agora um buraco ligeiramente deprimido com um fundo de areia ou 

cascalho. Dificilmente é concebível que, nos dias de Herodes, o construtor da fonte, 

favoravelmente na primavera não deveria ter sido usada para fornecer uma piscina nesta 

terra de tais estruturas; e mesmo agora água suficiente para fornecer tal reservatório, flui 

das calhas e penetra no solo."  

 

Omitindo o aviso de todos os outros lugares, fornecemos evidências apenas em relação à 

rota percorrida pelo eunuco "de Jerusalém a Gaza", visto que nisso há tantas dúvidas e 

equívocos. Nós achamos, -- 

 

1. A palavra erí mos (deserto) significa região desabitada, e não necessariamente uma 

planície árida e estéril. Provado também por Mat. 14 

2. A rota percorrida pelo eunuco é uma terra de colinas e vales, montanhas e vales, muitos 

deles próprios para cultivo.  

3. Existem neste percurso inúmeras nascentes e poças de água; algumas das piscinas estão 

abertas até hoje, enquanto as aparências indicam que outras estavam abertas nos dias do 

Salvador.  

 

Isso mostra como é desnecessariamente errado duvidar da linguagem simples das 

Escrituras.  

  



CAPÍTULO IV  

UM BATISMO OU TRÍPLICE BATISMO 

 

 

 

Há quem afirme que três imersões ("tríplice imersão") são necessárias à plena 

consumação da ordenança; e eles estão acostumados a referir-se, com grande confiança, 

à prática de certas pessoas ou igrejas, como provando a correção de seus pontos de 

vista. Não temos qualquer consideração pelas práticas das igrejas, exceto quando estão 

em conformidade com os requisitos especificados da palavra sagrada. Nem a idade nem 

o consentimento popular justificam o erro. Nossa investigação não é: o que foi 

praticado? mas, o que é verdade? Não nos importamos com nada o que as 

pessoas fizeram, mas pelo que deveriam ter feito. Nós sabemos que muitos erros graves 

foram introduzidos na igreja desde muito cedo. Mas nós não temos mais confiança ou 

respeito por uma prática ou instituição que pode ser rastreada até a escuridão do terceiro 

século, do que se pudesse ser rastreada apenas até o século quinze. "O que dizem as 

Escrituras?" Essa é nossa única investigação. 

 

Mas é instado assim: "A Igreja Grega pratica a tríplice imersão, e nós devemos dar lugar 

a eles na compreensão de sua própria língua." Respondemos a isso, que não há menção 

de tríplice imersão no grego do Novo Testamento. Há um mandamento de ser batizado e 

os gregos, em obediência a este preceito, são imersos. Até agora, confiamos com 

segurança em seu conhecimento da língua grega. Mas o grego também diz: Ef. 4: 5, há 

um só batismo, e se eles se afastarem disso e praticarem três batismos, então eles se 

afastam do texto de sua própria língua, e podemos não segui-los. A tríplice imersão nada 

mais é do que três batismos, como mostrado a seguir:  

 

1. Aqueles que praticam a tríplice imersão nunca borrifam; eles concordam conosco que 

a palavra grega é traduzida apropriadamente por imersão; e, portanto, estamos de acordo 

que o batismo é equivalente a imersão. Portanto, se Ef. 4: 5, for traduzido em sua 

totalidade, seria lido: "Um Senhor, uma fé, uma imersão." Portanto, seu sistema é 

claramente contrário a esta escritura; pois eles realmente têm três batismos. Para 

responder, como eles sempre fazem, que eles têm um batismo com três imersões, apenas 

contradiz sua própria fé declarada, que o batismo é imersão. Pois se o batismo é 

devidamente traduzido por imersão, então a expressão "um batismo com três imersões", 

é tão paradoxal como se dissessem, um batismo com três batismos, ou uma imersão com 

três imersões. Certamente é assim, a menos que admitamos que o batismo não é idêntico 

à imersão. Mas se fizermos isso nós saímos de todo o terreno sólido, e a questão 

do modo ainda fica sem ser resolvida; isto é, mas permanece provado que a imersão, e 

somente isso, é o batismo.  

 

2. Não parece razoável que três batismos sejam exigidos porque há três nomes dados na 

comissão. Essa visão envolve muita separação entre Pai, Filho e Espírito Santo. Mesmo 

em transações comerciais, qualquer coisa feita por um agente para uma empresa de três 

partes é feita uma vez para todas elas; pois uma dívida de mil dólares não poderia ser 

cobrada três vezes, uma para cada uma da firma, se mil fosse a soma especificada. Mas a 

união de uma empresa nos negócios está longe de representar a unidade existente entre o 

Pai, o Filho e o Espírito Santo; e um batismo é o requisito especificado. 

 



3. Não é correto afirmar que as elipses da linguagem da comissão só podem ser fornecidas 

pela leitura: "Batizando-os em nome do Pai, e batizando-os em nome do Filho, e 

batizando-os em nome de o Espírito Santo." É contra os fatos da Escritura e as analogias 

da linguagem. O batismo separado em cada nome significa três batismos e isso não pode 

ser negado. Como analogia, lemos que Jesus virá em sua própria glória, na de seu Pai e 

na dos santos anjos. Seu método de argumento seria lido assim: "Quando ele vier (uma 

vez) em sua própria glória, e vier (duas vezes) na glória de seu Pai, e vier (três vezes) na 

glória dos santos anjos." Mas isso não é verdade. É apenas uma vinda na tríplice glória. 

 

Há uma razão totalmente melhor para afirmar em Ex. 3: 6, que há três Deuses - "o Deus 

de Abraão, o Deus de Isaque e o Deus de Jacó". Existe uma diferença justa entre o uso e 

o abuso da linguagem, e todos devem reconhecê-la. 

 

4. Mas, novamente, sua prática não é consistente com sua teoria. Eles insistem que três 

imersões são necessárias para um batismo. Então, se lermos a comissão como eles fazem, 

e aplicarmos a definição de batismo como eles afirmam, ela ficará assim: batizando-os 

(três vezes imersão) em nome do Pai e batizando-os (três vezes imergindo) em nome de 

o Filho, e batizando-os (três vezes imergindo) em nome do Espírito Santo. E, portanto, 

nove imersões são necessárias para cumprir a comissão! Eles não podem evitar essa 

conclusão, a menos que reconheçam que eles batizam adequada e verdadeiramente em 

cada nome por uma imersão, o que significa que um batismo é verdadeiramente 

administrado por uma imersão, o que é fatal para sua teoria. 

 

5. Heb. 6: 2, é citado por eles ("doutrina de baptismos") como prova de que existe uma 

pluralidade de baptismos. Mas se isso for prova ao ponto, por que eles negam que 

praticam três batismos? e qual é a necessidade de inventarem a expressão paradoxal de 

"um batismo de três imersões "? O texto citado é verdade, mas não no sentido em que o 

interpretam. As Escrituras falam de um batismo de água e um batismo do Espírito. Para 

admitir três do mesmo tipo certamente se contradiz Ef. 4: 5. Seja falado em Ef.4:5 do 

batismo da água ou do Espírito, certamente prova que há apenas um do tipo de que fala.  

 

6. Paulo, em Rom. 6: 3, diz que somos batizados na morte de Cristo, ou sepultados na 

semelhança de sua morte. 1 Cor. 15: 3, 4, diz que Cristo morreu por nossos pecados, foi 

enterrado e ressuscitou. Esta é a ordem. E é a isso que o apóstolo se refere em Rom. 6: 1-

3, é claro, pois ele dá nosso batismo ou sepultamento como prova que 

estamos mortos; ele faz a morte (muito apropriadamente) preceder o enterro. Nós 

perguntamos, então, Cristo morreu três vezes? Insistimos que ele morreu tão 

frequentemente quanto foi enterrado. E se formos enterrados três vezes, não somos 

sepultados à semelhança de sua morte; pois ele morreu e foi enterrado apenas uma 

vez. Isso é decisivo sobre o assunto. 

 

Se uma pessoa deve ser enterrada com a face para baixo, como o batismo da tríplice 

imersão, pode ser, talvez, uma questão de gosto, mas pensamos que tal método de 

sepultamento já foi conhecido. Um autor diz que não podemos apelar com segurança para 

o costume neste assunto, porque os romanos cremavam ou queimavam os mortos, em vez 

de enterrá-los! Mas o Salvador não foi cremado, nem este foi um costume com os 

judeus. Poderia ser mostrado que Jesus foi colocado na sepultura com a face voltada para 

baixo, haveria alguma demonstração de razão para essa prática. Mas não achamos que 

tenha sido; nem pensamos que o sepultamento dessa maneira é a forma apropriada, e 

devemos sempre seguir o que parece ser a maneira mais adequada. 



 

Tertuliano mencionou três imersões, pelas quais aprendemos que tal prática foi 

apresentada já em seus dias. Mas o Prof. Stuart o cita dizendo sobre este assunto:--  

 

“Daí estamos três vezes imersos, respondendo, ou seja, cumprindo, um pouco mais do 

que o Senhor decretou no evangelho. "- De Corona Militis, 3. 

 

Se podemos confiar na linguagem do evangelho, Tertuliano estava certo em assim 

dizer. Três imersões nunca foram decretadas por nosso Senhor no evangelho. Ao ao 

contrário, ao especificar "uma imersão", a outra prática é positivamente proibida.  

 

Mas mais um ponto que iremos notar, para mostrar um pouco a natureza da prova em que 

eles confiam. Um de seus autores proeminentes tenta encontrar a tríplice imersão no 

suposto fato de que a nação judaica foi batizada três vezes, uma no o Mar Vermelho, uma 

vez por João, e uma vez na comissão do evangelho. Fraco, de fato, é a causa que deve 

apresentar tais argumentos para se sustentar. Nós vamos 

examinar isso brevemente.  

 

1. A afirmação que contém não é verdadeira. Os mesmos indivíduos não foram batizados 

no Mar Vermelho e por João; nem foi a nação judaica batizada sob a comissão do 

evangelho. Indivíduos dessa nação foram batizados no evangelho, mas ao fazer isso, eles 

renunciaram a tudo o que os separava dos gentios. Veja Rom.2 e Ef. 2 

 

2. Se eles foram batizados três vezes, então, novamente, a reivindicação é apresentada a 

favor de 

três batismos. Mas isso eles negam. 

 

3. Se não há verdadeiro batismo sem três imersões, como eles afirmam, então, visto que 

Paulo diz que eles foram batizados na nuvem e no mar, eles deveriam ser imersos três 

vezes na nuvem e no mar. Mas eles não foram; e isso prova novamente que uma imersão 

é o batismo, de acordo com as Escrituras.  

 

4. Se aplicarmos a este texto a regra de linguagem que aplicam à comissão em Mat. 28, 

lia-se que todos foram batizados (uma vez) na nuvem e (mais uma vez) no mar; um 

batismo para cada um. Mas eles não foram; pois a nuvem e o mar não os cercaram de 

uma vez. Aqui novamente, sua regra mostra-se errônea.  

5. Mais uma vez, aplicando sua regra e sua definição a esta instância, ou seja, um batismo 

para cada um, e três imersões para um batismo, e em seguida, batizam (três vezes imersos) 

na nuvem e batizam (três vezes 

imersos) no mar - seis imersões na passagem do Mar Vermelho. Negando qualquer um 

dos ramos dessa conclusão é fatal para sua teoria.  

 

Embora rejeitemos a teoria como cercada de cada lado por seus próprios absurdos, 

reconhecemos alegremente nosso respeito pelos batistas alemães (Dunkers) que ensinam 

e praticam a tríplice imersão. Eles geralmente são encontrados como sendo um povo 

quieto e ordeiro. Mas isso não deve impedir que exponhamos o erro em que eles 

caíram. Ao contrário, nosso respeito por eles, nosso interesse por eles, aumenta nosso 

desejo de vê-los bem neste importante assunto.  

  



CAPÍTULO V 

NÃO-BATISMO DOS AMIGOS OU QUAKERS 

 

 

 

Embora percebamos os erros prevalecentes no assunto do batismo, devemos brevemente 

observar o dos Amigos, que ignoram totalmente o rito. Este erro não é assim muito 

fundamentado em uma construção errônea ou exibição falsa de textos específicos, como 

na adoção de um falso princípio, que é aplicado, professamente, a tudo o que diz respeito 

ao Cristianismo. Dizemos professamente, pois na verdade eles estão muito aquém de 

uniformemente aplicar o princípio.  

 

Eles professam acreditar que toda a verdadeira adoração é interna, e que o único batismo 

exigido é o do Espírito. Formas externas ou exteriores consideram sendo vaidosas, ou 

como substitutos carnais para o interno e o verdadeiro. Portanto eles descartam 

inteiramente o sábado, a ceia do Senhor e o batismo. Eles podem, nós pensamos, com 

igual propriedade, descartar assembleias públicas para adoração e oração 

audível. Enquanto eles rejeitam o que é claramente ordenado porque é exterior 

e visível, com uma estranha inconsistência, eles atribuem grande importância a uma 

fraseologia particular da fala, e até mesmo ao corte de um casaco ou a moda de um 

gorro. Eles nos repreendem (gentilmente, é verdade) por não usarmos as mesmas formas 

de discurso usado pelo Salvador, como vós em vez de você, parecendo não entender que 

nenhuma dessas formas foi usada pelo Salvador, porque ele não falou a Língua Inglesa.  

 

Uma tradução correta para qualquer idioma em um determinado momento é uma tradução 

de acordo com o uso adequado dessa linguagem naquele momento. O presente método 

de falar a língua inglesa dá uma tradução tão correta do grego quanto a forma usada há 

dois ou três séculos. Por um povo para implorar em 

preferência pelo outro, enquanto descartam os preceitos explícitos dados pelo Salvador, 

é como o dízimo da hortelã e do cominho, e a omissão das questões mais importantes da 

lei.  

 

O uso e a associação nos fizeram considerar a língua inglesa como foi falada há três 

séculos, como o estilo sagrado, apenas porque o As sagradas escrituras foram dadas a 

nós por tradução nesse estilo. Agora parece ser bastante irreverente se dirigir ao trono da 

graça no inglês moderno, ou na forma da linguagem comumente usada ao se dirigir a 

nossos companheiros mortais. Mas se nossa reverência é fomentada por tal discriminação 

nas formas de tratamento, é proporcionalmente diminuída ao nos dirigirmos aos nossos 

companheiros no estilo mais solene agora especialmente apropriado à devoção. Um não 

mais do que o outro dá a forma usada por nosso Salvador; mas um é por costume ou uso 

apenas, adaptado à devoção, enquanto o outro, sendo a forma atual da linguagem, é usada 

apropriadamente na vida cotidiana.  

 

Somos levados a fazer essas observações sobre as opiniões dos Amigos, ao que parece 

necessário entender seu método de aplicação do princípio que eles têm adotado.  

 

Todo princípio que entra em conflito com o testemunho claro da palavra divina é de uma 

garantia falsa. Aplicado ao assunto da ceia do Senhor, seu princípio deve ser reprovado. O 

Salvador ordenou a seus discípulos que bebessem o fruto da videira e comessem o pão 

em memória dele. Lucas 22: 17-20. Paulo corrigiu os abusos da ordenança e explicou 



ainda mais seu uso, mostrando que deve continuar até que nosso Senhor volte. 1 Cor. 11: 

23-26. Um princípio deve ser falso pelo qual um dever tão claramente prescrito é 

rejeitado. Não importa quanto seja reivindicado para espiritualidade na adoração, não há 

espiritualidade nem adoração em desobediência. Como se o homem pudesse entender 

melhor o que é agradável à vista de 

Deus do que podemos aprender com sua palavra, que é dada como uma lâmpada aos 

nossos pés e uma luz para o nosso caminho. - "Santifica-os na verdade; a tua palavra é a 

verdade." João 17:17. Assim, nosso Salvador orou a seu pai. Quanto mais nos agarramos 

à palavra, mais perfeitamente caminhamos na verdade. Quanto mais perfeita nossa 

obediência aos seus mandamentos, maior será a nossa santidade. 1Ped. 1:22; João 

14:15; 1 João 5: 3. 

 

Quanto à ceia do Senhor, raciocinamos a respeito do batismo. Nosso Salvador ordenou e 

seus apóstolos ensinaram e praticaram. A afirmação que o batismo do Espírito é o batismo 

exigido em seus ensinamentos, não corresponde a todos os casos, pois tanto Cristo como 

seus apóstolos ordenaram o batismo. Mas o batismo do Espírito é uma bênção 

prometida e a ser recebida; enquanto o batismo na água é um dever ordenado e a ser 

cumprido. Esta verdade é evidente para todo leitor da Bíblia. O Espírito é chamado de 

"Espírito Santo da promessa", porque é puramente uma questão de promessa, e se 

distingue, não só por esse motivo, mas por provas diretas das Escrituras, do batismo na 

água, que é uma questão de preceito. 

 

O Salvador, em sua comissão aos discípulos, ordenou o batismo. O primeiro sermão sob 

esta comissão, como argumentamos em outro lugar, está registrado em Atos 2. Neste 

sermão, o batismo é uma condição da promessa do Espírito. "O dom do Espírito Santo" 

é a bênção prometida; arrependimento e batismo são os deveres ordenados a fim de 

receber a bênção da promessa. Aqui está uma relação dos dois que não podem ser 

ignorados sem ignorar a comissão e seu cumprimento, e assim ignorando a autoridade de 

nosso divino Senhor.  

 

Filipe, o evangelista, foi e se juntou à carruagem do eunuco por direção especial do 

Espírito de Deus. Atos 8. O que ele disse e fez foi pela inspiração do Espírito. Tendo 

pregado Jesus ao eunuco, o eunuco pediu o batismo. Filipe deve ter pregado o batismo na 

pregação de Jesus. E ambos Filipe e o eunuco desceram na água, e ele o batizou. E o 

Espírito, sob cuja direção Filipe batizou o eunuco o levou embora para que o eunuco não 

o visse mais; e o eunuco seguiu seu caminho regozijando-se.  

 

Pedro, também por direção especial do Senhor, foi à casa de Cornélio. O anjo disse a 

Cornélio para mandar chamar Pedro, dizendo-lhe: "Ele te dirá o que tu deves fazer." Pedro 

pregou o evangelho a todos os reunidos, e eles creram, e o Espírito desceu sobre eles, 

assim como caiu sobre os discípulos no dia de Pentecostes. Então Pedro disse: "Pode 

algum homem proibir a água, que estes não sejam batizados, pois receberam o Espírito 

Santo tão bem quanto nós? E ele ordenou que eles fossem batizados em nome do Senhor." 

Neste caso, o mensageiro celestial referiu a Pedro que diria a ele como algo que ele 

deveria fazer. E Pedro ordenou que ele fosse batizado. O que ele deveria fazer era ser 

batizado na água, pois assim disse Pedro, e o batismo do Espírito eles já haviam recebido. 

Pedro, sob inspiração e direção do Céu, não disse a eles que o batismo do Espírito era 

tudo o que era necessário, mas deu o recebimento deste como prova da propriedade de 

serem batizados nas águas.  

 



Paulo veio a Éfeso e encontrou certos discípulos que não tinham sido devidamente 

instruídos na doutrina do evangelho, que não receberam o Espírito Santo. Sob seu ensino 

e por seu mandamento, eles foram batizados; e depois deles serem batizados, Paulo impôs 

suas mãos sobre eles e o Espírito Santo veio sobre 

eles. Aqui este apóstolo inspirado, por cuja interposição o Espírito Santo veio sobre eles, 

exigia que fossem batizados antes de colocar as mãos sobre eles. A ordem, em relação 

ao dever e ao dom, aqui seguida, é aquela estabelecida por Pedro em Atos 2:38, 39.  

 

Esses cinco pontos das Escrituras apresentados, cada um claro e positivo em seus 

ensinamentos, que mostram que os apóstolos, agindo sob a inspiração do Espírito, 

ensinaram e praticaram o batismo nas águas, e Jesus ordenou que assim 

fizessem. Aqueles que rejeitam o batismo nas águas, rejeitam o conselho de Cristo e do 

Espírito Santo, como mostrado nos ensinamentos e ações do Senhor e seus apóstolos. A 

sabedoria de tal a este respeito não está de acordo com a palavra do Senhor e, portanto, 

não pode ser de cima.  

 

Desta classe, dizemos, como da última referida, por um sóbrio e quieto comportamento 

geralmente conquistaram o respeito de seus conhecidos. Mas nenhuma quantidade de 

atitude piedosa desculpará o afastamento dos requisitos simples das Escrituras. Nosso 

Salvador disse: "Em vão eles me adoram, ensinando doutrinas que são mandamentos de 

homens." Não importa quão grande seja a aparência de santidade, é perfeitamente 

possível tornar toda a nossa adoração vã, anulando os mandamentos de Deus pelas 

tradições humanas, ou andando de acordo com as doutrinas de homens contrárias aos 

preceitos das Escrituras.  

 

  



CAPÍTULO VI 

O BATISMO DE JOÃO 

 

 

 

Tem havido muito questionamento a respeito da relação do batismo de João no evangelho 

– se é ou não o batismo do evangelho. Pode não ter muita importância, tendo apenas 

pouca relação prática com o dever presente, mas um breve aviso de que pode não estar 

fora do lugar. Nossa opinião é que não há tanta diferença entre o batismo de João e o dos 

discípulos de Jesus, como é geralmente suposto.  

 

Falando sobre "o início do evangelho de Jesus Cristo", Marcos começa com o batismo de 

João, e a proclamação de João era idêntica à primeira proclamação de Jesus. João disse: 

"Arrependei-vos, porque o reino dos céus é chegado" Mat. 3: 2. A primeira pregação do 

Salvador foi esta: “O tempo está cumprido, e o reino de Deus está próximo; arrependei-

vos e crede no evangelho.” Marcos 1:15. João disse que pregou o batismo de 

arrependimento e fé naquele que havia de vir, isto é, Cristo. O primeiro sermão após a 

ressurreição de Cristo foi de arrependimento e batismo no nome de Jesus. Parece que todo 

o período desde o início da pregação de João até o momento em que os apóstolos se 

voltaram para os gentios, três anos e meio após a morte de Cristo, foi um período 

de transição de uma dispensação para o pleno estabelecimento da outra. As duas 

dispensações eram para um tempo determinado, como a seguir mostrará.  

 

Jesus e seus apóstolos pregaram o evangelho, e seu batismo foi certamente o batismo do 

evangelho. Mas Jesus, quando curou uma certa pessoa, ordenou-lhe que fosse mostrar-se 

aos sacerdotes e oferecesse a oferta exigida pela lei de Moisés. E assim ele reconheceu a 

validade dessa lei da dispensação levítica naquele tempo. E os apóstolos não tinham 

permissão para pregar aos gentios, mesmo depois da morte de Cristo, até que eles 

tivessem oferecido o evangelho aos judeus, ou até que as setenta semanas de Daniel 9 

fossem cumpridas. No entanto, o Novo Testamento foi ratificado pela morte de Cristo, 

Heb. 9: 15-17; e os ritos da lei levítica foram retirados do caminho por sua morte, quando 

foi pregado na cruz. Colossenses 2:14. 

 

Atos 19 não fornece uma prova tão clara de que aqueles que foram batizados no batismo 

de João foram novamente batizados pelos apóstolos, como foi suposto por muitos. Este 

foi um caso incomum, de acordo com o registro. Ao ser questionado por Paulo, eles 

disseram: "Nós nem mesmo ouvimos se há algum Espírito Santo." Eles não foram 

batizados por João, mas por alguns de seus seguidores, e eles não foram instruídos como 

João instruiu aqueles que vieram a ele para o batismo. Mat. 3:11. Assim, parece que eles 

nem mesmo foram bem instruídos pelos discípulos de João, e parecia justo e necessário 

que o apóstolo deveria começar com eles como novatos.  

 

Mas este caso apresenta prova satisfatória de que é certo rebatizar aqueles que não 

cumpriram os requisitos do rito do evangelho em seu primeiro batismo. Podemos falar 

disso mais particularmente a seguir. Intimamente conectado com esse assunto é: 

 

  

O BATISMO DE CRISTO 

 



Não queremos dizer com isso que o batismo que foi ensinado ou administrado por Cristo, 

como no caso de João, mas o que ele recebeu das mãos de João no Jordão. Sobre isso 

também tem havido muitas conjecturas. Principalmente que foi apenas para um 

exemplo. Jesus realmente foi nosso exemplo; mas pensamos que o batismo dele tem um 

significado além do mero exemplo. E aqui novamente, se o batismo de João era tão 

essencialmente diferente daquele do evangelho, como a maioria das pessoas supõem, seu 

exemplo sob um não teria peso em favor da obediência ao outro. Nesse ponto, chamamos 

atenção especial.  

 

Cristo não foi apenas nosso exemplo, mas veio ao mundo para ser nosso substituto e nosso 

sacrifício. Aqueles que negam (como alguns o fazem) o substitutivo ou a natureza vicária 

do trabalho de 

Cristo, colocam de lado a eficiência de sua obra para nossa salvação. Seu sofrimento por 

nós não estava totalmente na cruz; toda a sua vida foi de provação, de tentação e de 

aflição. No jardim, sua alma estava extremamente triste, até a morte; mas um anjo o 

fortaleceu para que ele não afundasse sob o pesado fardo de sofrimento. Quando Paulo 

disse: "Ele o fez pecado por nós", ele evidentemente significava que ele foi feito para 

ocupar nossa posição, ou ser um participante de nossa doença. E novamente quando ele 

disse: "Ele estava sob a lei", ele significava que ele foi submetido à nossa condenação; o 

argumento do apóstolo sobre a necessidade e trabalho de justificação mostra que esta 

expressão - nos termos da lei – significa sob sua condenação. Ele foi feito sob a lei, para 

redimir aqueles que eram abaixo da lei. Não tenho obrigação com a lei, como alguns 

insistem em vão, sendo que a condição não exige redenção. Adão estava sujeito à lei antes 

de cair, mas não requeria redenção. É uma condição pecaminosa, ou ser condenado pela 

lei, que exige redenção. É evidente que Cristo foi "feito sob a lei "neste sentido: como "o 

salário do pecado é a morte ", ele foi" feito pecado por nós", para cair sob a morte por 

nossa causa. E esta condição deve ter sido desde a tomada sobre ele a natureza ou 

"semente de Abraão". E se ele morreu porque nossos pecados estavam sobre ele (Isa. 53), 

e sofreu tentações e tristezas em nosso nome e por nossa conta, devemos concluir que ele 

foi batizado pelo mesmo motivo.  E isso é ainda mais evidente quando consideramos que 

o batismo de João foi "o batismo de arrependimento para remissão de pecados.” Marcos 

1: 4. Assim não poderia haver nada apropriado para este propósito em ser batizado para 

si mesmo; pois ele não tinha pecados a confessar e não precisava de arrependimento. Mas 

na medida em que o Senhor "colocou sobre ele a iniquidade de todos nós", parecia 

adequado que ele fosse batizado, assim como os homens pecadores, pelos quais ele 

representou, deveriam ser batizados.  

 

Há um significado maravilhoso em seu batismo que parece ser inteiramente perdido se 

perdermos de vista esta verdade importante. “Ele carregou nossos pecados”; ele agiu e 

sofreu como nosso substituto - em nosso lugar. Aqueles que pervertem ou desprezam 

levianamente seu batismo, devem estimar levemente os sofrimentos e a cruz de Cristo, 

bem como o seu exemplo.  

 

 

BATISMO EM NOME DE CRISTO 

 

Porque é dito em Atos 2:38; 8:16 e 19: 5, que foram batizados no nome de Jesus, alguns 

inferiram que os apóstolos batizaram em nome de Cristo somente. Mas essa conclusão é 

muito fraca. Para descobrir a falácia desta ideia, só será necessário examinar os termos 

da comissão dada.  



 

1. O Salvador disse-lhes para ensinar todas as nações e batizá-las em nome do Pai e do 

Filho e do Espírito Santo.  

 

2. Ele ordenou-lhes que ficassem em Jerusalém até que fossem revestidos de poder do 

alto. Eles não deviam pregar nem batizar até o Santo Espírito vir sobre eles.  

 

3. O poder prometido veio sobre eles no dia de Pentecostes; e nesse dia foi pregado o 

primeiro sermão após a grande comissão ser dada.  

 

4. Se eles não batizaram em nome do Pai, do Filho e do Espírito Santo, eles não 

obedeceram ao mandamento - eles não cumpriram a comissão sob a qual agiram e pela 

qual somente eles tinham autoridade para batizar. Acreditamos que ninguém estará 

disposto a arriscar uma conclusão como esta.  

 

Se o registro em Atos fosse a única evidência no caso, a omissão dos nomes do Pai e do 

Espírito Santo podem ser considerados decisivos. Mas sabendo que estavam agindo sob 

uma comissão, cujos termos específicos exigia o uso dos três nomes sagrados, o caso 

parece bastante diferente.  

 

Quando consideramos o preconceito que existia entre os judeus contra a pessoa e o nome 

de Jesus, vemos um bom motivo pelo qual seu nome deveria ser apresentado com ênfase 

peculiar a eles, pois nenhum preconceito existia contra os nomes do Pai e do Espírito 

Santo. Mas concluir a partir daí que eles não obedeceram ao mandamento de seu Senhor 

- que eles não cumpriram sua comissão de batizar em nome do Pai, Filho e Espírito Santo 

- é mais do que o registro inspirado justifica.  

 

  



CAPÍTULO VII 

A COMISSÃO AINDA EM VIGOR 

 

 

 

Há um grande número de pessoas que parecem zelar pelo rito do batismo, tanto no que 

diz respeito à sua forma quanto aos seus assuntos, que ainda, para evitar a evidência da 

contínua presença e direta influência do Espírito Santo, afirmam que o comissão de 

Mat.28: 19, 20; Marcos 16: 15-18, foi dada aos apóstolos apenas e expirou com eles. Mas 

essa afirmação coloca seus defensores em uma posição nada invejável e inconsistente. 

Essa comissão foi a autoridade pela qual os apóstolos batizaram; e se a comissão expirou, 

não resta autoridade para administrar o rito do batismo. Não adianta dizer, como eles 

dizem, que devemos seguir o exemplo dos apóstolos nisso; pois o exemplo dos apóstolos, 

quando eles agiam sob uma comissão especial dada apenas a eles, não dá garantia a 

outros, que nunca receberam a comissão, para seguir na mesma ação depois que a 

comissão expirou. Tal procedimento indicaria a mais ousada suposição de autoridade sob 

qualquer governo. 

 

Assim, é fácil ver que, quando qualquer indivíduo declara que a comissão sob a qual os 

apóstolos batizaram expirou, é equivalente a admitir que eles administram o batismo sem 

autoridade divina. Se o Senhor permitiu expirar a comissão, uma vez que continha a única 

garantia já dada no evangelho para batizar, então aqueles que continuam a prática estão 

agindo em desafio a autoridade dAquele que deu e retirou a comissão. Eles são 

usurpadores da autoridade do governo divino. Que eles agem de acordo com essa 

comissão que eles declaram ser obsoleta, é mostrado pelo seu uso da fórmula no batismo 

prescrita apenas por essa comissão.  Esperaríamos de bom grado que uma consideração 

desta importante verdade pudesse abrir seus olhos para a inconsistência de seus 

ensinamentos e prática. Se o seu ensino em relação à grande comissão estiver correto, 

então certamente seu batismo é inválido, e seu uso dos nomes sagrados de tal maneira, 

sem qualquer autoridade é extremamente pecaminosa - é tomar o nome da Divindade em 

vão. E se eles persistem em sua prática de batizar, então deixam de reconhecer a força e 

obrigação da comissão, e aceitam todas as consequências que o reconhecimento envolve 

logicamente.  

 

 

 

BATISMO NÃO É CIRCUNCISÃO 

 

O batismo foi, por muitos, considerado o protótipo da circuncisão, ou como ocupando o 

mesmo lugar no Novo Testamento que a circuncisão ocupava no Antigo. Teorias 

populares foram projetadas sobre esta hipótese, e o Dr. Clarke incautamente diz: Nunca 

foi provado que o batismo não equivale o mesmo da circuncisão. Esse não é o método 

correto de ver o argumento. A questão é esta: já foi provado que o batismo está no lugar 

da circuncisão? Nós sabemos que foi inferido, foi suposto, foi afirmado; mas não foi 

provado. Se o negativo não pudesse ser provado, não seria uma prova conclusiva de que 

a afirmativa é verdadeira. Mas neste caso é fácil provar que o batismo não é a circuncisão 

do Novo Testamento apenas mostrando o que é essa circuncisão.  

 

Em Rom. 2:29, é dito que a circuncisão é a do coração; no Espírito, e não na letra. No 

capítulo 4:11, a circuncisão é chamada de sinal e selo, que, na verdade, são as mesmas 



coisas. Ef. 1:13,14, diz: "Fostes selados com aquele Espírito Santo da promessa, que é 

o penhor da nossa herança. "Quando a circuncisão foi dada a Abraão, foi chamada 

de símbolo da aliança, na qual a promessa foi feita de que ele deveria herdar a terra. Gen. 

17:11. Sinal é o mesmo que penhor ou garantia; equivalente também 

a assinar ou selar. Ef. 1:13, mas confirma Rom. 2:29; - circuncisão é do coração, do 

espírito. E isso é confirmado por Ef. 4:30: "E não entristeça o Espírito Santo de Deus, 

pelo qual sois selados para o dia da redenção. " Também por 2 Cor. 1:22: "Quem 

também nos selou, e deu como penhor o Espírito nos nossos corações."  

 

O Senhor disse a Abraão que o filho homem incircunciso deveria ser circuncidado; ou ele 

não tinha parte na aliança, porque ele não tinha o selo ou símbolo do pacto. Mesmo assim, 

somos informados em Rom. 8:9, "Agora, se alguém não tem o Espírito de Cristo, este tal 

não é Dele." Ele não tem parte na nova aliança porque ele não tem o selo do Espírito - a 

circuncisão do coração, que é o selo da nova aliança. Este é um ponto de extrema 

importância, envolvendo nossa relação com a aliança da graça. E há essa diferença sob 

os arranjos das duas alianças: na primeira, a circuncisão relacionada aos filhos 

homens; mas sob a segunda, "não há judeu nem grego, não há escravo nem livre, não há 

masculino nem feminino; "isto é, tais distinções não são reconhecidas nas provisões do 

evangelho, mas "todos sois um em Cristo Jesus". Todas as classes, todas as 

nacionalidades, devem igualmente receber a circuncisão do coração, e todos são em 

Cristo "descendência de Abraão e herdeiros de acordo com a promessa". Gál.3:28, 29.  

 

Há ainda mais provas sobre este ponto. Tem sido concluído das últimas declarações em 

Colossenses 2:11, 12, que o batismo foi dado para ser a circuncisão, mas a prova é 

decisivamente o contrário. "Em quem também estais circuncidados com a 

circuncisão feita sem mãos." Mas o batismo é administrado por mãos, tão inteiramente 

como era a circuncisão sob a antiga aliança.  

 

Rom. 2:28 diz: "Porque não é judeu o que o é exteriormente, nem é a circuncisão que é 

exterior na carne." Isso corresponde exatamente às evidências já apresentadas, que a 

circuncisão ou o selo é aquela do Espírito - do coração. Mas o batismo é uma ordenança 

externa e, portanto, não pode ser essa circuncisão que não é exterior; e tal é a circuncisão 

do Novo Testamento.  

 

Pensando em se livrar dessa dificuldade, os defensores dessa teoria dizem que o batismo 

serve agora, como a circuncisão servia então, como "um sinal externo da graça interior." 

Mas isso realmente não resolve nada; apenas faz o batismo cumprir o lugar da 

circuncisão, a própria coisa que Paulo diz que não, ele mostra que  

algo mais toma seu lugar. Essa afirmação é muito incauta e feita de forma imprudente.  

 

A aliança abraâmica, idêntica ao evangelho, corria em paralelo com a primeira aliança 

feita com Israel. Não havia salvação na aliança com Israel, apenas quando conduziu à fé 

nas ofertas e promessas do convênio abraâmico. Heb. 9: 8-12; 10: 4. "Circuncisão do 

coração" era ensinada na lei e nos profetas, veja Deut. 10:16; Jer. 4: 4, etc., porque era 

seu objetivo direcionar à fé e às bênçãos da nova aliança. Disto, a circuncisão externa era 

o sinal. Mas Paulo mostra que não existe tal sinal externo agora; mas a circuncisão do 

coração, o antítipo permanece sozinho.  

 

Ao batismo nunca é atribuído o mesmo lugar, nem é dado qualquer um dos títulos, que 

as Escrituras aplicam à circuncisão típica. Eles que lhe dão tal lugar e títulos cometendo 



dois erros; eles atribuem ao batismo aquilo que as Escrituras nunca atribuem a ele, e 

destroem as distinções que existem entre as duas alianças no que diz respeito ao sinal ou 

selo, conforme mostrado por Paulo.  

 

Essa teoria de que o batismo ocupa na nova aliança o lugar que a circuncisão ocupava na 

antiga, foi inventada para defender a doutrina do batismo infantil. É uma pena que as 

primeiras impressões sejam tão fortes em qualquer, que, embora renuncie ao batismo 

infantil, é lento em renunciar aos meios que foram concebidos para o seu apoio.  

 

  



CAPÍTULO VIII 

SUJEITOS DE BATISMO 

 

 

 

O ditado é muito antigo - "Há dois lados para cada questão" e ninguém irá contradizê-

lo. Mas quando examinamos os dois lados, descobrimos que eles se resolvem em um lado 

certo e um lado errado. Não pode haver dois lados igualmente certos em qualquer 

questão.  

 

Nós dissemos, e acreditamos firmemente, que nas questões da Bíblia, o caminho da 

segurança reside em manter o mais estrito possível os exatos termos das Escrituras. Mas 

além daqueles que aderem a este princípio e descansam apenas com evidências positivas 

ou diretas, há, infelizmente, outra classe que coloca forte confiança naquilo que é 

supositivo ou inferencial. Poucas doutrinas Bíblicas são difíceis de entender se nos 

limitarmos ao que é revelado. Elas se tornam difíceis e o terreno confuso, quando 

a inferência toma o lugar da declaração. 

 

Em relação aos assuntos do batismo, temos algumas claras e inegáveis declarações nas 

Escrituras.  

 

1. Jesus disse: "Quem crer e for batizado será salvo." Crença é aqui apresentada como 

precedente e pré-requisito para o batismo. Sobre este texto não existe nenhuma chance 

para disputa.  

 

2. Pedro disse: " Arrependam-se e sejam batizados" Aqui o arrependimento também 

precede e é um pré-requisito para o batismo. Com uma declaração tão clara, a negação é 

impossível.  

 

Nenhum texto da Escritura deve ser tomado sozinho quando outros falam sobre o mesmo 

assunto. Os dois aqui citados, um na grande comissão e o outro em sua realização, 

concordam em seu testemunho, e eles nos ensinam que, -  

 

3. Os crentes penitentes são sujeitos apropriados ao batismo. 

 

Mas os textos citados são dados de uma forma autorizada e vêm com o poder de um 

preceito ou lei; e, portanto, aprendemos com eles que, - 

 

4. A exigência do batismo é um mandamento; é apresentado como um dever a ser 

executado. 

 

Claro, a ser executado pelas partes a quem é feita referência, - crentes penitentes.  

 

Até agora, estamos em terreno seguro. O testemunho desafia a aprovação de cada 

leitor. Ninguém pode, com a menor demonstração de razão ou de reverência pelas 

escrituras dizer que o batismo não é um dever para aqueles que creem no evangelho; ou 

que o batismo não é um dever para aqueles que se arrependem; ou que o 

batismo não é um preceito, e não exige obediência. Ninguém se atreve a assumir essas 

posições. 

 



Mas agora vem uma classe de pessoas que dizem que não negam essas afirmações; eles 

apenas vão além delas e insistem que o batismo é apropriadamente administrado também 

para aqueles que não creem, que não podem se arrepender, e que não podem obedecer a 

um preceito. Nenhuma evidência direta ou positiva é oferecida em favor destas 

posições; e somos chamados a examinar se as suposições ou inferências apresentadas em 

seu favor são justas e necessárias, ou injustas e desnecessárias. Achamos que, na 

execução de uma lei, não temos maior orientação a ir além do que ficar aquém de seus 

requisitos. É presunção, e abre 

o caminho para toda usurpação de autoridade.  

 

O primeiro na ordem de argumentos inferenciais a favor do batismo de crianças é este, 

que o batismo está relacionado no evangelho como a circuncisão era no primeiro pacto; e 

como aquela era relacionada aos bebês, também deve ser este. Mas a premissa é 

defeituosa, e o argumento não tem fundamento de fato. Um dever positivo do evangelho 

deve ter algum testemunho direto a seu favor. Um pequeno trabalho em nossa posse 

estabelece como fundamento do argumento para o batismo infantil esta proposição: "O 

batismo é um sinal e um selo." 

 

Nenhuma prova das Escrituras é oferecida para estabelecer esta proposição. O argumento 

continua na hipótese de que, como a circuncisão, que era um sinal e selo, era aplicável às 

crianças para trazê-los à relação de aliança com Deus, então o batismo, que é um sinal e 

selo, e, portanto, responde à circuncisão, também é necessário para trazer os bebês para 

uma relação de aliança semelhante nesta dispensação. O sério e fatal defeito neste 

argumento é que o batismo não ocupa, na nova aliança, o lugar que a circuncisão ocupava 

na antiga aliança. Os defensores dessa idéia traem alguns textos das escrituras para 

justificar e evidências das Escrituras para apoiá-la, mas uma suposição a semelhança de 

um com o outro não é prova em tal caso; pois as Escrituras fornecem a refutação direta e 

positiva disso, declarando claramente que a circuncisão ou selo da nova aliança é outra 

coisa, ou seja, o Espírito de Deus no coração do crente.  

 

Estamos bem cientes de que nessas declarações entramos em conflito com os 

sentimentos de muitos pais, cuja formação inicial e pensamento constante nessa direção, 

junto com a ideia de que um benefício real é transmitido às crianças no rito, faz com que 

eles se sintam profundamente sobre o assunto. Disse um velho amigo, enquanto as 

lágrimas brotavam de seus olhos, "Você não nos deixaria selar nossos filhos para o 

Senhor?" Devemos responder prontamente afirmativamente, se necessário, que as 

condições foram provadas ou podem ser provadas: 1. Que é possível para nós selar nossos 

filhos, e, 2. Isso é exigido de nós nas Escrituras. Não é suficiente mostrar que gratifica até 

mesmo nossos sentimentos piedosos, ou reivindicar um uso piedoso para o rito. Tudo isso 

foi instado a favor de cada inovação e cada erro que foi trazido para a igreja desde os dias 

de Tertuliano e de Constantino até o tempo presente. Quando aprendemos que o sinal, ou 

selo, da nova aliança não é exteriormente, mas é a circuncisão do coração pela operação 

do Espírito, nós percebemos que é impossível para nós afixar o selo a qualquer um. Como 

nós não somos obrigados a fazer o que é impossível, as Escrituras nunca insinuam que 

exista qualquer dever nessa direção; mas todas as observâncias religiosas, na ausência 

dos requisitos das Escrituras são adoração à vontade.  

 

Paulo faz uma declaração importante a respeito da relação do selo, que está em perfeita 

harmonia com todas as evidências que foram apresentadas, mas fatal para a ideia de selar 

bebês. Ele diz: "Depois que crestes, fostes selados" Ef.1:13, 14. Esta é a única ordem 



admissível de acordo com as Escrituras. E este texto imediatamente inverte a conclusão 

e destrói a premissa, daqueles que disputam o selamento batismal infantil; diz: "Depois 

que crestes, fostes selado com o Espírito Santo da promessa, que é o penhor de nossa 

herança, " o mesmo que o sinal ou símbolo, cuja circuncisão externa estava no antigo 

pacto. Nenhuma escritura diz: vocês receberam o sinal, ou selo, ou símbolo, ou penhor, 

do batismo; e nenhuma escritura diz: Fostes selados antes de crer. Todo esse tipo de 

conversa é pura suposição, e todas as suposições sobre as doutrinas bíblicas são apenas 

obstáculos ao progresso da verdade revelada simples.  

 

As declarações das Escrituras a respeito dos dois ritos da circuncisão e do batismo são 

tão diferentes que impedem qualquer raciocínio de um para o outro. Se não houvesse 

nenhuma condição concernente ao batismo, - fosse deixado nas condições previamente 

dadas, ou houvesse qualquer razão dada para que os fatos relativos a um rito pudessem 

ser referidos ao outro, - o caso seria bem diferente. É afirmado claramente que a 

circuncisão deve ser realizada quando o sujeito tem oito anos dias de idade e, claro, 

arrependimento e fé não são pré-requisitos para a circuncisão. Nunca é declarado que o 

batismo deve ser administrado na idade de oito dias, ou qualquer número de dias ou anos, 

mas quando os sujeitos recebem a palavra pregada, e arrependem-se de seus 

pecados. Todos os esforços para fazer cumprir o batismo, ou para definir a extensão de 

suas relações e aplicação por causa de sua suposta semelhança à circuncisão, não são 

apenas sem qualquer garantia das Escrituras, mas diretamente contra as declarações mais 

claras da Bíblia, onde os dois ritos são definidos.  

 

Em segundo lugar nesta linha de inferências está a suposta referência aos bebês em certas 

promessas feitas a seus filhos, especialmente em Atos 2:38, 39: “A promessa é para nós 

e para nossos filhos." Mas este argumento também é defeituoso, e a conclusão sem 

fundamento. O termo crianças não precisa se referir a bebês, e neste e textos afins não 

se referem a eles, como pode ser facilmente mostrado.  

 

"Para nós e nossos filhos" refere-se ao povo judeu então presente e a sua 

posteridade; enquanto "todos os que estão longe" se refere aos gentios. A primeira 

declaração é provada por textos como Gen. 45:21; “os filhos de Israel” se refere 

apenas para os filhos adultos de Jacó que foram ao Egito para comprar comida; e assim 

em numerosos casos. O mesmo ocorre no Novo Testamento. "Aqueles que são da fé, os 

tais são os filhos de Abraão." Gal. 3: 7. "Vós sois os filhos dos profetas." Atos 3:25 e 

outros. A segunda declaração, se refere aos gentios como " de longe", é provada por 

Ef. 2; o apóstolo declara aos gentios que o evangelho foi pregado "para vocês que 

estavam longe, e para os que estavam perto, "por meio do qual judeus e gentios são feitos 

um, os gentios sendo também "feito perto pelo sangue de Cristo". Nada pode ser inferido 

de Atos 2:39, em referência a bebês, ou crianças irresponsáveis.  

 

A inferência não é apenas desnecessária, mas na verdade é proibida pela conexão.  

 

A promessa está tão relacionada às condições a serem cumpridas que aplicá-la aos bebês 

está fora de questão.  

 

1. A promessa é feita àqueles a quem o Senhor nosso Deus chamar. Mas crianças não são 

sujeitos de nenhuma vocação.  

 



2. A promessa está sob condição de arrependimento. Mas as crianças não podem se 

arrepender. 

 

3. A promessa está condicionada a obedecer ao preceito de ser batizado. Mas bebês não 

podem obedecer a nenhum preceito.  

 

4. A exigência de arrependimento refere-se apenas aos pecadores, e ser batizado é para a 

remissão de pecados. Mas as crianças não têm pecados dos quais se arrepender. As duas 

últimas proposições exigem mais informações. 

 

Ninguém pode negar que o batismo é sempre apresentado no Novo Testamento 

como mandamento a ser obedecido, e nunca como bênção a ser recebida 

passivamente. O escritor certa vez perguntou a um amigo idoso se o dever de ser batizado 

não é encontrado em um mandamento. A resposta foi prontamente dada na 

afirmativa. Próximo a pergunta: "Será que uma criança quando é batizada (se foi 

batizada), obedece ao mandamento? "A resposta foi: "Não; não é a obediência da 

criança; isto é obediência por parte do pai." Em seguida, veio a pergunta importante, 

"Quando a criança crescer até a idade adulta e aceitar pessoalmente o Salvador, você o 

batiza em sua igreja, se ele pedir para ser batizado?” “Não”, foi a resposta; "pois uma vez 

foi batizado e é errado repeti-lo."  

 

A conclusão é evidente; está até na resposta. Não foi obediência da parte da criança, e se 

ela crescer, acreditar e se arrepender, a igreja não permitirá que ele obedeça; a ação do 

pai a privou da obediência! Isso pode estar certo? Como pode ser defendido? Pode uma 

igreja legalmente adotar regras que não estão estabelecidas nas Escrituras, que impedem 

a obediência ao que é dado nas Escrituras? Mas esse é exatamente o caso com o batismo 

das crianças. Os deveres religiosos não podem ser cumpridos - os mandamentos não 

podem ser obedecidos - por procuração. "Arrependam-se e sejam batizados, cada um de 

vocês", é o preceito autorizado que soa nos ouvidos de todo pecador; e nenhuma ação do 

homem, tanto o sacerdote quanto o pai podem absolver-se do dever de obedecer a este 

preceito. Aqui está uma acusação do batismo infantil da qual seus amigos nunca poderão 

resgatá-lo.  

 

Novamente, como o batismo está relacionado ao arrependimento por parte do sujeito, e a 

remissão de pecados, não pode ser administrado apropriadamente a crianças; pois elas 

não têm capacidade nem necessidade de se arrepender. O arrependimento é pelo pecado 

cometido, e a remissão é apenas para aqueles que cometeram pecado; e isto não se aplica 

a inocentes. Para aliviar a prática desta dificuldade, o fraco pretexto foi formulado de que 

eles são batizados por causa do pecado de Adão! Para os defensores dessa afirmação eles 

são batizados pelo pecado original, ou para evitar a depravação natural. Essa última ideia 

levou ainda a uma estimativa errada e falsa do batismo. A ideia da regeneração 

batismal está inseparavelmente ligada ao batismo infantil. Elas não estão apenas 

conectadas por uma sequência lógica, mas estão conectadas nos escritos dos defensores 

da prática. Neste ponto, devemos fazer algumas citações.  

 

O Rev. R. Pengilly, da Irlanda, autor de um excelente tratado sobre o Batismo, diz: -  

 

"Desde a minha infância, fui ensinado a dizer que, 'no meu baptismo, fui feito membro 

de Cristo, filho de Deus e herdeiro do reino do Céu.' Veja o Catecismo da Igreja da 

Inglaterra e o Batismo de Crianças. Meus 



instrutores admitiriam prontamente, e de fato ensinavam, os seguintes sentimentos, 

ultimamente dados ao mundo por diferentes escritores.  

 

“Alguém afirma: 'Com a água do nosso batismo, a graça da regeneração, a semente do 

Espírito Santo, o princípio de uma existência superior, está comprometido com a 

alma; cresce conosco como uma impressão inata de nosso ser. . . . Contanto que o crente 

confie em seu batismo como a fonte da vida, está tudo bem.' Sr. W. Harness, ministro da 

capela de St. Pancras, Londres, em um sermão sobre a regeneração batismal.  

"Outro acrescenta: 'Sobre um assunto tão interessante que poderia muito bem ter 

ampliado, já disse que somente pelo batismo somos admitidos no rebanho de Cristo na 

terra; pelo batismo nós somos adotados em sua aliança, incorporados em sua 

igreja; . . . no batismo todos os nossos pecados são perdoados e o Espírito Santo 

concedido. ' WB Knight, Curador Perpétuo de Margam e Capelão Examinador do Senhor 

Bispo de Llandaff, Carta sobre o batismo. "  

 

Esses ensinamentos não se limitam à Igreja da Inglaterra. Dr. Clarke diz substancialmente 

a mesma coisa, como segue: -  

 

“O batismo traz consigo seus privilégios, é um selo da aliança, não perde o seu fim pela 

indisposição do receptor. "- Com., no final de Marcos. 

 

No serviço batismal da Igreja Metodista Episcopal as seguintes palavras são da oração 

por uma criança, em seu batismo: -  

 

 “Nós te imploramos, por tua infinita misericórdia, que olhes para esta criança; lava-a e 

santifica-a com o Espírito Santo, para que ela, sendo libertada de tua ira, possa ser 

recebida na arca da igreja de Cristo."  

 

E o hino 259, dos Hinos Metodistas, diz: -  

 

"Agora, a este filho favorecido seja dado perdão, santidade e céu."   

 

Wesley diz; "Se os bebês são culpados do pecado original, então eles são súditos 

adequados do batismo; visto que, da maneira comum, eles não podem ser salvos, a menos 

que sejam lavados pelo batismo. Já foi provado que este pecado original se apega a cada 

filho do homem; e que por isso eles são filhos da ira e passíveis de condenação eterna. "E 

novamente, citando a" rubrica" da igreja, ele diz: "É certo, pela palavra de Deus, que os 

filhos que são batizados, morrendo antes de cometerem pecados reais, são salvos." 

  

Estes são suficientes para mostrar, e mostrar de forma conclusiva, que a salvação é 

baseada inteiramente após o batismo - "regeneração batismal." A observação do Dr. 

Clarke é singular, - a indisposição do receptor não impede o recebimento do benefício da 

ordenança. Deve então permanecer a questão, o que é necessário, por parte do receptor, 

para invalidar o batismo ou perder seus benefícios? Quem deve determinar isso? E é 

evidente, também, que, se esses ensinamentos são verdadeiros, as crianças não batizadas 

estão certamente perdidas! Se, pelo batismo, os pecados são perdoados, o Espírito Santo 

recebido, o princípio de uma existência superior está comprometido com a alma, uma 

criança é feita um membro de Cristo e herdeira do reino dos céus, segue-se que sem o 

batismo nenhum desses benefícios pode ser recebido. Pois como deve uma criança 

receber perdão se não é assim "favorecida"? De que outra forma é um bebê inconsciente 



libertado da ira de Deus e trazido para a igreja? Os arminianos são acostumados a falar 

duramente contra os calvinistas por causa de sua crença na reprovação infantil, mas as 

partes não estão tão distantes quanto a "condenação infantil". Na verdade, ambas as partes 

ensinam isso.  

 

Mas todo o sistema está errado, em todos os detalhes. Errado em princípio, e errado em 

seus métodos de prova. A salvação das crianças depende de uma base diferente. A criança 

de poucos dias não cometeu nenhum pecado, não pode se arrepender ou acreditar, e não 

precisa de remissão. Ou então, de que será perdoada? Como não tem pecado próprio, deve 

ser perdoada do pecado de outro. Claro, então, sem tal perdão, seria condenado, e 

finalmente se perder, pelo pecado de seu antepassado! Mas o Senhor diz: "A alma que 

pecar, essa morrerá. O filho não levará a iniquidade do pai.” Ezequiel 18:20. Cada 

indivíduo da raça deve carregar seu próprio pecado e o pecado de nenhum outro. Quanto 

os defensores dessa teoria encontrarão essa verdade das Escrituras?  

 

Vamos agora apresentar um argumento que, pensamos, é justificado pela razão das 

Escrituras.  

 

Como nenhuma pessoa é responsável pelos pecados de outra, nenhuma pessoa pode se 

arrepender dos pecados de outro. Podemos, de fato, lamentar que outros tenham pecado, 

eu posso lamentar que Adão pecou; lamento que meus pais tenham pecado; sim, lamento 

que voce, leitor, pecou; mas não sou obrigado a me arrepender dos pecados deles ou dos 

seus. Eu não posso fazer isto. Só posso me arrepender de meus próprios pecados. E como 

o batismo está tão intimamente conectado com arrependimento, fui batizado por meus 

próprios pecados e por nenhum outro. Contanto que Adão tenha pecado, eu não deveria 

ter sido obrigado a ser batizado se eu não tivesse pecado. É tão antibíblico e irracional ser 

batizado pelos pecados de outro, como é impossível arrepender-se dos pecados de outro.  

 

A Escritura diz: “Em Adão todos morrem”. Adão, por causa de seu pecado, foi privado 

longe da árvore da vida, para que não coma e viva para sempre; Gen. 3: 22,23; e assim, a 

mortalidade foi fixada sobre ele por causa do pecado; pois "o salário do pecado é a morte." 

É claro que seus filhos, e assim toda a sua posteridade, receberam dele uma natureza não 

mais elevada que a sua; com ele todos foram excluídos da árvore da vida, todos ficaram 

sujeitos a morte, tudo voltou ao pó. Essa morte, que chamamos de morte natural ou morte 

temporal, e a primeira morte em distinção da morte eterna, ou "a segunda morte ", 

foi uma penalidade infligida a Adão por seu pecado; e foi a penalidade desse pecado 

apenas. Como ele era apenas o transgressor, ele só poderia suportar a pena; pois "o filho 

não levará a iniquidade do pai". Para sua posteridade, é uma consequência de sua relação 

com ele, e não uma penalidade. A "segunda morte" é a penalidade pelos pecados pessoais 

da posteridade de Adão. Quando a sentença foi pronunciada sobre Adão, uma nova 

provação foi dada ao homem através da "semente da mulher." Por meio de uma promessa 

do Filho de Deus, que se tornaria filho do homem, o esquema do evangelho foi aberto 

para a raça; e como a raça já estava envolvida pela queda de Adão, excluída da árvore da 

vida e condenada a retornar ao pó, ou a morrer, outra morte foi colocada diante da raça 

de Adão como a penalidade pelo pecado pessoal; pois é verdade, sob todas as condições 

e dispensações, que “o salário do pecado é a morte”.  

 

Que a morte sob a qual a raça caiu desde a queda de Adão não é a penalidade de nossos 

pecados pessoais, é provado pelas seguintes considerações; Aqueles que aceitam o 

evangelho de Cristo são justificados pela fé nele, e recebem o perdão de seus 



pecados; ainda assim, eles morrem "em Adão", como fazem os injustificados. Mas não 

pode-se acreditar que o pecado também é perdoado e punido. A remissão de pecados é a 

remissão de sua pena. O indivíduo que é perdoado pelo evangelho escapa da pena do 

pecado pessoal; "sob tal a segunda morte não tem nenhum poder." Ap. 20: 6. Mas aqueles 

que não são perdoados - não são justificados pela fé em Cristo – esses cairão sob a 

segunda morte. Isso é prova suficiente de que a segunda morte é a pena do pecado 

pessoal.  

 

Arrependimento, fé, remissão, tudo combinado, não removerá as consequências da 

transgressão de Adão. Ainda morremos "em Adão", tanto santos como pecadores; e 

portanto, essa morte não é a penalidade do pecado pessoal. O evangelho pode trazer isso, 

como um benefício; mas não salva por meio da remissão. Isto não é remetido a ninguém.  

 

Como no caso dos santos - os justificados - assim no caso das crianças. Eles não tem 

nenhum pecado pelo qual responder. Eles não podem cair em uma penalidade, porque 

eles são inocentes. No entanto, eles morrem; claro que não como pecadores condenados, 

mas como criaturas mortais privadas da árvore da vida pela ação de Adão. Seu pecado 

trouxe condenação a si mesmo, e isso foi merecido; mas não traz nenhuma condenação 

para esses inocentes; eles não merecem, e "o filho não dará à luz a iniquidade do pai."  

 

O que, então, pode-se perguntar, o evangelho realmente oferece no caso dos bebês? Nós 

respondemos, vida; oferece a eles uma ressurreição dos mortos. "Como em Adão todos 

morrem, mesmo assim em Cristo todos serão vivificados." Os bebês morrem por causa 

de sua conexão com Adão, não por causa de qualquer pecado próprio; e eles são feitos 

vivos em Cristo, não por causa de sua obediência, mas como membros da raça pela qual 

Ele morreu. O que eles perderam no primeiro Adão é restaurado a eles pelo segundo 

Adão. Veja uma promessa de uma ressurreição aos filhos, em Jer. 31: 15–17. Isso é 

positivo, tangível; isto não se baseia em nenhuma inferência incerta.  

 

Haverá três classes na ressurreição. Uma, dos pecadores condenados, que nunca 

aceitaram o evangelho nem receberam perdão por meio de Cristo. A segunda morte os 

reivindica como seus. Outra, os santos; aqueles que tiveram seus pecados lavados pelo 

sangue do Redentor. Sendo justificados, a lei não tem direito a suas vidas. "Sobre esses a 

segunda morte não tem poder." Terceiro, bebês, que nunca pecaram. É claro que eles não 

estão condenados; eles não fizeram nada de errado; por nenhum princípio de justiça eles 

podem ser condenados. Através de Cristo, eles ressuscitaram da morte, é claro para não 

morrer mais. Eles estão relacionados com a lei como os santos estão; não como os santos 

perdoados, mas como inocentes, contra quem nenhuma acusação pode ser feita. Não 

tendo pecado sobre eles, eles não morrerão mais. Essa vida eles obtêm por meio de Cristo 

tão verdadeiramente quanto os santos. Daí eles podem se juntar ao cântico eterno dos 

remidos, com todos os santos na glória. Se não fosse por Cristo, eles teriam permanecido 

mortos. Pela vida eterna, suas alegrias e suas glória, eles estão verdadeiramente em dívida 

com o amor e favor divino no evangelho como Davi, ou Pedro ou Paulo. Assim, é fácil 

ver que as crianças são salvas pelo evangelho, mas não por meio de fé, arrependimento e 

batismo. Estes são para pecadores, não para inocentes.  

 

  



CAPÍTULO IX 

SUJEITOS DE BATISMO – CONTINUAÇÃO 

 

 

 

Quando homens fortes se esforçam para manter suas teorias por meio de suposições fracas 

ou argumentos frágeis, muitas vezes se torna uma forte evidência do erro de suas 

teorias. Eles farão o melhor que puderem em suas circunstâncias. Somos levados a essas 

reflexões ao ler comentários sobre o batismo, pelo Dr. Lightfoot, copiados e aprovado 

pelo Dr. Clarke. Ele diz:-- 

 

"À objeção, não é ordenado batizar crianças, portanto, elas não devem ser batizadas, eu 

respondo, Não é proibido batizar crianças, portanto elas devem ser batizadas."  

 

Este é um dos argumentos mais estranhos já apresentados por alguém. É tanto quanto 

dizer, qualquer coisa que não seja expressamente proibida pode ser apropriadamente 

mantida como parte do evangelho! Que os doutores pensem que a ausência de uma 

proibição é igual em peso à presença de um mandamento, não argumenta bem por sua 

perspicácia em questões de dever. Sob tal regra, os mais selvagens caprichos e inovações 

mais grosseiras podem ser mantidos como autoridade na Igreja de Cristo.  

 

Nem o motivo atribui ajuda o caso. Eles presumem que o rito foi bem conhecido e 

praticado pelos judeus nos dias de João e antes dele, e foi transferido para o evangelho 

sem a necessidade de um preceito. Por que então, o batismo de adultos era tão 

especificamente exigido e tão frequentemente mencionado? Isso poderia estar 

exatamente no mesmo terreno. Mas há duas dificuldades no caminho: 1. Se o batismo de 

prosélito existia entre os Judeus naquela época, não há nenhuma evidência, nem uma 

sugestão, de que a ordenança cristã do evangelho foi a continuação dele. Certamente não, 

de acordo com o Dr. Clarke, pois ele argumenta que o batismo toma o lugar da 

circuncisão, que foi sempre distinta do batismo de prosélito. 2. Não há prova de que o 

batismo de prosélito existia entre os judeus naquela época. Muitos autores pensam que 

sim, mas a prova está longe de ser clara. O Prof. Stuart fez um exame completo do caso, 

tanto da Escritura e história, e ele resume o seguinte: -  

 

"É uma questão de não pouco interesse, no que diz respeito à nossa indagação se o 

batismo cristão teve sua origem no batismo de prosélito dos Judeus. Agora fizemos isso, 

e chegamos a este resultado, a saber, que não há certeza de que era esse o caso, mas que 

a probabilidade com base nas evidências é forte contra isso."  

 

A razão para esta conclusão é encontrada em comentários como o seguinte: -  

 

"Somos destituídos de qualquer testemunho inicial da prática do batismo de prosélito 

antes da era cristã. A instituição original de admissão de judeus à aliança, e estranho à 

mesma, não prescreveu outro rito além da circuncisão. Nenhum relato de qualquer outro 

é encontrado no Antigo Testamento; nenhum nos Apócrifos, Novo Testamento, Targums 

de Onkelos, Jonathan, Joseph the Blind, ou no trabalho de qualquer outro targumista, 

exceto Pseudo Jonathan, cujo trabalho pertence ao século sétimo ou oitavo. Nenhuma 

evidência foi encontrada em Philo, Josephus ou qualquer um dos primeiros escritores 

cristãos. Como poderia uma alusão a tal rito ter escapado deles se fosse tão comum e tão 

exigido pelo uso quanto a circuncisão?"  



 

Ele pensa, e não sem razão, que os judeus com o tempo adotaram o batismo de prosélitos 

em imitação do batismo de João; e que a ideia de que João pegou emprestado seu batismo 

pelos judeus é uma mera suposição sem fundamento em quaisquer fatos de prova. Ele 

admite, também, que o batismo de prosélito dos judeus proporciona um argumento a favor 

da imersão, pois ninguém contesta que seu batismo foi por imersão.  

 

Alexander Campbell, do qual poucos, se houver, eram mais bem qualificados para julgar 

um fato da história sobre este assunto, diz do batismo prosélito judeu, "nasceu na Mishna, 

ou melhor, nos Talmuds, desde a era cristã. "- Debate with Rice, p. 288. 

 

Outro fundamento assumido pelo Dr. Lightfoot, endossado pelo Dr. Clarke, é igualmente 

defeituoso. Ele diz:--  

 

"Nosso Senhor diz aos seus discípulos, Mateus 28:19, 'Ide, portanto, e ensinai todas as 

nações, batizando-os, 'etc .; xxx (palavra grega), isto é, faça discípulos; traga-os para o 

batismo, para que sejam ensinados. Eles estão muito longe de quem, a partir dessas 

palavras, clama pelo batismo infantil, mas afirma que é necessário para aqueles que 

devem ser batizados que sejam ensinados antes de serem batizados. 1. Observe as 

palavras aqui, faça discípulos, e depois, ensinando, no versículo 20. 2. Entre os judeus, e 

também conosco, e em todas as nações, esses são feitos discípulos para que possam ser 

ensinados. Um certo pagão veio ao grande Hilel e disse: Faça-me um prosélito para que 

me ensine. Ele foi o primeiro a fazer proselitismo e depois ensinou. Assim, primeiro, faça 

deles discípulos, pelo batismo; e então, 'ensine a observar todas as coisas, 'etc. "  

 

Quando os homens instruídos e capazes recorrem a tais súplicas para manter suas teorias, 

pode muito bem despertar nossa pena. O fato é totalmente esquecido de que eles foram 

“pregar o evangelho a toda criatura”. Marcos 16:15, 16. Em seguida, seguiu-se a 

promessa: “Aquele que crer” - a pregação - “e for batizado, será salvo”. O argumento dos 

sábios doutores está na suposição de que toda a instrução dada é após o batismo. Se assim 

for, Pedro certamente se enganou em relação à sua comissão. Atos 2. Ele deveria primeiro 

tê-los batizado e então pregado o evangelho para eles! E o registro diz: "Aqueles que de 

bom grado receberam a palavra foram batizados." Isso estava tudo fora de ordem, se os 

doutores estão certos, eles deveriam primeiro ter sido batizados e depois recebido a 

palavra.  

 

Notamos que os doutores não restringem essas observações aos bebês. Regra deles aplica-

se a adultos; eles próprios aplicam. Um certo homem desejou ser proselito (batizado) para 

que pudesse ser instruído; que, como eles veem, supõe que não houve nenhuma instrução 

anterior ao batismo! Foi assim na casa de Cornélio? na casa do carcereiro? ou no caso do 

eunuco? ou em qualquer caso registrado nas Escrituras? É exatamente o oposto em todos 

os casos. Nós quase não sabemos o que nos traz mais surpresa, a loucura ou a presunção 

de homens eruditos em definir assim tão diretamente contra as verdades do registro 

divino.  

 

No extrato anterior, parece manifestar-se toda uma má compreensão do significado e uso 

correto do termo discípulo. Webster diz: Discipular (verbo) é converter-se a doutrinas ou 

princípios; e um discípulo é 

“aquele que recebe instrução” ou “aquele que aceita a instrução de outro”. Greenfield dá 

o significado de "um seguidor". Essas definições estão em harmonia com todos os fatos 



da Escritura. Eles se tornaram discípulos ao aceitar as doutrinas da cruz; eles "receberam 

a palavra de bom grado". Então eles foram batizados. É claro que a instrução não cessou 

com seu batismo; eles deveriam ser ensinados - eles deveriam aprender - as verdades de 

Deus e da vida cristã enquanto seu discipulado continuava, que foi enquanto eles 

viveram. Cada instância nas escrituras está de acordo com esta ordem.  

 

Os registros da entrega da comissão, em Mateus e Marcos, suficientemente refutem o erro 

em que os Doutores caíram sobre este assunto. Mateus registra as palavras do Salvador 

assim: "Ide, portanto, e discipulem todas as nações, batizando-os ", etc. Marcos registra-

os assim:" Ide por todo o mundo e pregue o evangelho a toda criatura. Aquele que crê e 

for batizado ", etc. Discipular todas as nações, em um registro, é exatamente equivalente 

a pregar o evangelho a cada criatura, no outro; e em ambos os registros, o batismo segue 

o discipulado, ou pregação, e deve ser administrado àqueles que se tornam discípulos, ou 

que acreditam na pregação. Com franqueza, devemos confessar nossa crença, que, fossem 

os homens tão cuidadosos em seguir estritamente a ordem das injunções divinas quanto 

eles são extenuantes para manter teorias preconcebidas, não haveria tropeço em um 

registro tão claro como é dado a nós na comissão de nosso Senhor para seus ministros.  

 

Para testar ainda mais a exatidão da posição assumida na precedente citação, tomemos o 

caso de uma criança que é batizada, mas que, à medida que cresce, persistentemente 

rejeita as ofertas do evangelho; nunca se torna um seguidor de Cristo; nunca acredita em 

suas doutrinas. E esses casos não são raros. Em que sentido ele é um discípulo de 

Cristo? Em nenhum sentido. Chamar alguém que nunca acreditou em Cristo, que nunca 

aceitou o evangelho ou seguiu o Salvador, um discípulo de Cristo, é abusar do termo, e 

rebaixar o padrão de discipulado a um nível com o mundo.  

 

O Antigo Testamento está em harmonia com o Novo nesta visão do assunto. A 

palavra discípulo, Isa. 8:16, é derivado do verbo lahmad, ensinar ou treinar; 

disciplinar. Nem nas Escrituras nem nos léxicos pode ser encontrada uma garantia para 

tal uso do termo discípulo como é encontrado na citação anterior.  

 

Mais uma vez, o Dr. Clarke dá a opinião de outro homem eminente, cujo nome (não 

dado), diz ele, faria honra ao seu trabalho. Seu ponto forte, e um que ele considera 

suficiente por si mesmo para provar sua posição, é baseado em Ef. 6: 1, como segue: - 

"Que o discurso de São Paulo aos filhos de Éfeso seja especialmente notado. Filhos, diz 

ele, obedeçam a seus pais xxxxx (palavra grega).  Como eles poderiam obedecer en 

Kurio, se eles próprios não eram en Kurio? Em todos os casos, esta expressão marca a 

incorporação ao corpo cristão." "Respeitando a idade das pessoas designada (Ef. 6: 1) 

pelo termo xxx (palavra grega) não pode haver dúvida; como os versos subsequentes 

afirmam distintamente que eles são crianças que foram sujeitos à disciplina e instrução 

mental. "  

 

Pensamos em deixar de lado as questões de crítica do texto, mas somos constrangidos a 

copiar o seguinte do comentário de Clarke sobre Eph. 6: 1: - 

 

"No Senhor - Esta cláusula está faltando em vários MSS respeitáveis. E em algumas 

versões. No Senhor pode significar por conta do mandamento do Senhor, ou tanto quanto 

os mandamentos dos pais estão de acordo com a vontade e palavra de Deus."  

 



Este comentário rouba do argumento toda a força e mostra que a reivindicação de seu 

autor não é justa, embora diga: "Esta única passagem, mesmo que estivesse sozinha, deve 

criar a controvérsia tediosa e problemática a respeito do batismo infantil para sempre."  

 

Mas o que ele provou com respeito a este texto? Dois pontos importantes são 

apresentados: 1. As crianças, xxx (palavra grega), são ordenadas a obedecer aos seus 

pais; 2 Este autor diz "respeitando as idades das pessoas designadas", elas eram "crianças 

que eram disciplinares e mentais em instrução. "Em uma palavra, eles eram" os filhos 

"que eram capazes de obedecer a um mandamento, e de estar sob disciplina e receber 

instrução mental. Mas o que tudo isso tem a ver com o batismo infantil? Bebês 

não obedecem nem recebem 

"instrução mental" antes ou no momento do batismo. Acreditamos plenamente no 

batismo "dos filhos" que obedecem conscienciosamente às instruções dadas em Ef. 6. 

Mas isso nada argumenta sobre o batismo infantil. Podemos apenas expressar nossa 

surpresa que qualquer homem, ainda mais um "altamente inteligente e culto", deve 

escolher este texto para resolver a controvérsia em favor do batismo infantil; mas esses 

são os argumentos, se eles podem ser chamados assim, pelos quais esta doutrina é 

mantida.  

 

Resta notar mais uma linha de argumentação sobre este assunto. É do batismo 

de famílias. Os textos referentes a tais casos são poucos, e requerem apenas pouco tempo 

ou espaço neste exame.  

 

1. A casa de Lydia. Atos 16: 13-15. Neste caso, existe tal consentimento dos autores 

batistas de que não havia crianças na casa, que é desnecessário adicionar palavras às suas 

admissões. Assim, Dr. Clarke: - 

 

"Ela cuidou das coisas; ela creu nelas e as recebeu como doutrinas de Deus; e nesta fé ela 

foi unida por toda sua família; e nela todos foram batizados. "  

 

Lydia estava fazendo negócios em Filipos, a quase quinhentos quilômetros de Tiatira, por 

mar e terra. Que havia crianças em sua casa, ou que ela tinha marido, não consta do 

texto. Certo é que ela e toda família eram crentes, e o versículo 40 sugere fortemente que 

eles eram "irmãos;" pois não há relato de quaisquer outros crentes lá naquele tempo, 

exceto os da casa do carcereiro, de cuja casa Paulo e Silas deixaram para ir para a de 

Lídia, onde viram os irmãos antes de partirem da cidade.  

 

2. A casa do carcereiro. Atos 16: 31-34. Neste texto há muito pequena chance de 

controvérsia. Eles pregaram para ele e para todos os que estavam em sua casa; e todos 

foram batizados. E ele "se alegrou, acreditando em Deus com toda a sua casa". Isto é 

claro e positivo. Dr. Clarke diz: - 

 

“Parece que ele e toda a sua família, que foram capazes de receber instruções, abraçaram 

esta doutrina e mostraram a sinceridade de sua fé por receber o batismo imediatamente. 

"  

 

Mas a escritura diz que aqueles que assim foram instruídos e creram, eram "toda sua 

casa"; mas, em face desta declaração, o Doutor pensa que a inferência permite que "todos 

os seus" incluísse seu filho também! Que inferência! 

 



3. A família de Estéfanas. 1 Cor. 1:16. Paulo diz: "Eu batizei também a família de 

Estéfanas." No capítulo 16:15, ele fala novamente deles assim:" Vós conheceis a casa de 

Estéfanas, . . . que eles se uniram no ministério dos santos. "  

 

Sendo esse o caso, ninguém irá contestar que todos foram sujeitos adequados ao 

batismo. Todos manifestaram interesse pessoal na obra do evangelho.  

 

Outro texto pode muito bem ser notado a este respeito, que, embora não fale de batismo, 

fornece mais evidências sobre o uso do termo casa. Atos 18: 8, diz: "Crispo, o chefe da 

sinagoga creu no Senhor com toda a sua casa.” Paulo diz que batizou Crispo, mas não 

fala em batizar sua família; mas sem dúvida foram todos batizados, pois suas palavras 

provam que eram todos sujeitos adequados ao batismo, todos sendo crentes.  

 

No caso do carcereiro, afirma-se expressamente que ele falou a palavra do Senhor "a 

todos os que estavam em sua casa", e ele creu naquilo, "com toda a sua casa". Dr. Clarke, 

neste texto, citado acima, diz: "Todos os que eram capazes de receber instruções, 

abraçaram esta doutrina." Admitindo o que o Doutor infere, embora não seja como prova 

de que havia alguns em casa muito jovens para receber instruções nas doutrinas do 

evangelho, segue-se que as expressões "toda a sua casa" e “todos os que estavam em sua 

casa”, não incluem estes pequeninos. Mas o que, então, fazer para que eles recebam o 

batismo infantil, inferindo a presença de membros infantis da família? A comissão e seu 

cumprimento em Atos 2, etc., confinam o batismo àqueles que acreditam no evangelho e 

se arrependem de seus pecados. Se (como afirma o Dr. Clarke, e com ele todos os que 

inferem a filiação infantil nas famílias), a crença de uma família não inclui os membros 

mais jovens que não podem receber instrução, não faz o batismo de uma família, sob a 

comissão, excluir os membros mais jovens que são incapazes de exercer a fé exigida na 

Comissão? Ou, em resumo, se pode haver crianças descrentes em uma família crente, não 

pode haver também bebês não batizados em uma família batizada? E se não, por que 

não? Nós não pedimos que tal exceção seja feita. Estamos dispostos a aceitar a 

declaração, conforme consta do registro sagrado, que toda a família ouviu, todos creram 

e todos foram batizados. Aqueles que afirmam que houve bebês de dias nas famílias, 

encontram a necessidade de exceções às declarações gerais de que as famílias inteiras 

acreditaram. Se as exceções existem, então afirmamos, na autoridade da comissão, que 

elas se estendem ao batismo bem como à fé; pois os incrédulos nunca foram obrigados a 

ser batizados.  

 

Notaremos mais um texto, só porque tem sido utilizado a favor do batismo de criança - 

não que tenha qualquer relação com o assunto. Este é 1 Coríntios. 7:13, 14: "E a mulher 

que tem marido descrente, se ele ficar contente para morar com ela, que ela não o 

deixe. Pois o marido incrédulo é santificado pela esposa, e a esposa descrente é 

santificada pelo marido; suas crianças eram impuras; mas agora eles são santos." 

 

Em Heb. 9:13, Paulo fala de uma aspersão que "santifica para a purificação da carne", 

isto é, do que foi chamado de "impureza cerimonial". Não era lícito tocar uma pessoa 

assim contaminada. E parece que alguns estavam inclinados a aplicar esta lei levítica no 

evangelho de modo a afetar a relação matrimonial. Se o marido estava unido a Cristo, e 

a esposa não era, supunha-se que ela sendo considerada uma pessoa impura, não era lícito 

ao marido viver com ela e vice-versa. Mas Paulo argumenta que, se for ilegal viver assim 

juntos, então, seus filhos são fruto de uma conexão ilegal e, portanto, impuros, e não pode 



ser legal para você tocá-los. Na verdade, tal ideia foi calculada para afetar a legitimidade 

dos filhos.  

 

Ninguém pode deixar de ver que os termos "santificar", "limpar" e "santo" são usados no 

mesmo sentido modificado (cerimonial) em que "santificar" é usado em Hebr. 9:13; não 

no sentido moral. Pois as crianças não são moralmente sagradas por causa de sua relação 

com um pai crente, assim como um marido incrédulo não é moralmente santificado por 

estar ligado a uma esposa crente. Se a linguagem deste texto for instada como uma 

garantia para batizar as crianças porque elas são consideradas santas, também garantirá 

o batismo do marido que é santificado - embora seja um incrédulo! Pois, pode-se 

perguntar, nem todas as pessoas santificadas são súditos adequados ao batismo?  

 

A verdade é que este texto não tem relação com o assunto do batismo, e é apenas 

pervertido quando é assim aplicado a ele.  

 

Faremos um breve resumo dos pontos em evidência sobre este assunto.  

 

1. O batismo não substitui a circuncisão; e, portanto não é permitido argumentar desde a 

circuncisão no Antigo Testamento até o batismo no Novo, como é feito com frequência.  

 

2. A pregação da palavra vem antes do batismo; um candidato para a ordenança deve 

primeiro entender sua relação com o governo divino, como um pecador.  

 

3. A fé vem antes do batismo, de acordo com os termos da grande comissão. Devemos 

ter fé no nome de Cristo antes de sermos batizados em seu nome.  

 

4. O arrependimento vem antes do batismo. Isso também está na ordem estabelecida pela 

Inspiração.  

Como o batismo é para a remissão de pecados, e é o penhor de uma nova vida, o 

arrependimento é necessário; pois sem isso não pode haver garantia de obediência futura.  

 

5. O mesmo é mostrado mais adiante que o batismo é um sepultamento; e a morte precede 

enterro. Essa morte é uma morte para o pecado; mas não há morte para o pecado sem 

convicção pela lei de Deus e arrependimento. Sem eles, não há como entrar em "novidade 

de vida."  

 

6. O batismo é ordenado, e o mandamento requer obediência por parte de todos os que 

podem compreender um preceito. Nenhum outro pode obedecê-lo. 

 

7. O batismo não é uma bênção que pode ser recebida sem vontade ou 

obediência. Considerá-lo apenas um privilégio, e não um preceito, estabelece o 

fundamento para erros graves relativos à regeneração batismal, e sua necessária 

contrapartida, a destruição de todas as crianças não batizadas.  

 

8. O batismo está relacionado à remissão de pecados; pertence a um sistema corretivo, e 

deve ser obedecido por todos aqueles que têm pecados para serem remidos. Não se aplica 

a outros. 

 

9. O batismo não é para o "pecado original". O pecado de Adão não traz nenhuma 

condenação para seus filhos, e o batismo não está relacionado a isso. O evangelho não 



salva qualquer pessoa daquela morte que herdamos de Adão. Exceções não destroem a 

verdade que “em Adão todos morrem”. Todos nós herdamos a mortalidade dele, mas não 

a sua condenação. Mas o evangelho salva da segunda morte, a pena para o pecado 

pessoal.  

 

10. O batismo não remove a depravação natural, em qualquer caso. A este respeito, bebês 

batizados não são melhores do que outros. Não tem poder de transmitir "uma vida 

superior para a alma"; não é "uma ordenança salvadora" em qualquer sentido. Os adultos 

não são libertados de suas naturezas no batismo, mas tem que vencer, até o fim. A vida 

cristã é uma guerra consigo mesmo. 

 

11. Os bebês são trazidos dos mortos pelo grande Doador da Vida e não morrem mais 

porque eles não têm nenhum pecado pelo qual responder. Eles não são salvos por 

arrependimento, fé e remissão de pecados. Os dois primeiros eles não podiam exercer; o 

último que eles não precisaram.  

 

12. Em todos os casos registrados no Novo Testamento, a pregação da palavra precedeu 

o batismo, e aqueles que a receberam de bom grado foram batizados.  

 

13. O termo "crianças" não se refere necessariamente a bebês, nem mesmo a Jovens; e 

nunca se refere a bebês onde o dever é prescrito, como em Atos 2:38,39 e Ef. 6: 1. 

 

14. O batismo de famílias não oferece nenhuma evidência a favor do batismo infantil. 

Embora não haja nada nas declarações de que uma inferência possa ser justamente tirada 

a favor do batismo infantil, uma conclusão contra ele é justamente tirada das declarações 

a respeito da fé e do trabalho das famílias.  

 

Uma inferência, para ser admissível, deve ter as probabilidades a seu favor; mas neste 

caso, as probabilidades são decididamente contra qualquer inferência justa para o batismo 

de criança. Os termos da comissão, os registros de seu cumprimento, as relações e as 

condições do batismo - todos levam a uma conclusão contra ele; e os registros dos 

batismos domésticos são de molde a excluir tal inferência. Uma inferência é necessária 

apenas quando nada mais pode ser razoavelmente extraído do texto; o que não é o caso 

em nenhuma das inferências em favor do batismo infantil. E uma inferência desnecessária 

é inútil, e não deve nem por um momento se inserir onde questões de dever estão 

envolvidas.  

 

O poder da verdade em sua simplicidade, imaculado pelas teorias da sabedoria do mundo, 

é mostrado no seguinte incidente, que copiamos da Biografia do Dr. Carson: -  

 

"No ano de 1807, James Haldane, após ter aspergido uma criança, foi abordado por seu 

filho pequeno, uma criança de seis anos de idade, com a pergunta pertinente, 'Pai, aquela 

criança creu?' 'Não', disse o pai, 'por que você me pergunta tal questão?' 'Porque, pai, eu 

li todo o Novo Testamento, e eu descobri que todos os que foram batizados creram. A 

criança creu? ' Foi o suficiente. A simples verdade de Deus, que havia sido escondida dos 

sábios e prudentes, era revelada ao pequeno.  A estranha pergunta: 'A criança 

creu?' assombrou a mente daquele pai, até que, após um exame aprofundado, ele 

renunciou aos seus antigos erros, e foi publicamente imerso. Seu irmão Robert logo 

seguiu seu exemplo. Igrejas inteiras viram a luz dessa ordenança brilhando sobre elas; e 



milhares dos homens mais devotados da Escócia, que tomaram a Bíblia como seu único 

diretório, fizeram sua 'Reforma do Tabernáculo' e seguiram o Senhor totalmente."  

 

Se deixado livre das glosas da "teologia" e das obscuridades da tradição, todos podem 

encontrar o que aquela criança encontrou no Novo Testamento; que aqueles que creram 

- que "de bom grado receberam a palavra" - foram batizados. As condições da ordenança, 

os termos em que o dever é estabelecido, excluem tudo além penitentes e crentes. Embora 

nosso exame deste ramo do assunto foi um tanto breve, acreditamos que tais evidências 

foram apresentadas como conduza a mente, inevitavelmente, à conclusão verdadeira.  

 

  



CAPÍTULO X 

A ORDEM DE BATISMO 

 

 

 

Se houver uma parte da doutrina do batismo de importância mais vital do que outra, temos 

essa parte agora apresentada diante de nós. Dizemos sim, pois não queremos discriminar 

onde cada parte é importante e onde tudo é de autoridade divina. Mas esse ponto está 

intimamente relacionado às partes mais vitais da vida cristã.  

 

O batismo tem sua forma. Disto nenhum serviço ativo pode ser destituído. Paulo 

agradeceu a Deus que seus irmãos "obedeceram de coração aquela forma de doutrina" 

que foi entregue a eles; e isso foi falado em conexão com uma discussão relativa ao 

batismo. Mudar a forma é mudar a própria coisa. Não é estritamente correto falar do 

“modo de batismo", embora frequentemente usemos a expressão para se conformar com 

as formas comuns de pensamento sobre este assunto. Batismo não é nem mais nem menos 

do que imersão; e o "modo de imersão" é uma expressão estranha.  

 

O batismo tem seus sujeitos. Destruir a distinção de caráter dos sujeitos, e administrá-lo 

a todos sem discriminação, destruiria inteiramente a ordenança como uma instituição para 

os seguidores de Cristo. Portanto, é necessário manter estritamente dentro dos limites dos 

ensinos das Escrituras quanto aos assuntos do batismo, para que não pervertamos a 

ordenança e a tornemos meramente um meio para ministrar aos nossos próprios 

sentimentos. Se a pervertermos para tais usos, faremos dela nossa própria instituição, e 

daí em diante não é mais a instituição de nosso Senhor. 

 

O batismo tem sua ordem. Há um momento na experiência de um indivíduo em que pode 

ser administrado de maneira adequada; fora dessa ordem, não é a instituição do 

evangelho.  

 

Uma vez, ouvimos uma pessoa comentar que sua caridade era do maior tipo: ele poderia 

ter comunhão com cada um que foi batizado em nome de Cristo. Agora essa expressão é 

muito passível de ser mal compreendida. Nem todo aquele que foi imerso em água, 

mesmo após a fórmula dada pelo Salvador, é batizado em nome de Cristo de acordo com 

o significado da frase nas Escrituras. Um hipócrita, destituído de fé e piedade podem ser 

imerso; e ainda ele não foi batizado dentro da intenção da ordenança. As condições 

necessárias para o rito não foram cumpridas em tal caso. Não podemos subscrever o 

sentimento de eruditos defensores do batismo de não crentes, que o benefício do batismo 

não está perdido por causa da indisposição do receptor.  

 

Há outra expressão que não é tão passível de ser mal interpretada quanto a de ser batizado 

em nome de Cristo; isto é, sendo batizado na morte de Cristo. Isso é necessário para o 

batismo Cristão. Se isso for cumprido, a ordenança é administrada de acordo com sua 

verdadeira intenção.  

 

Estamos muito longe de permitir que haja a sombra de um conflito entre essas duas 

expressões. Insistimos que a verdade é encontrada na harmonia do Testemunho das 

Escrituras. Quando temos tudo o que as Escrituras dizem sobre um determinado ponto, 

então temos toda a verdade sobre esse ponto. E somos livres para expressar nossa opinião 



que se o original fosse mais uniformemente traduzido e processado em seu nome, como 

é traduzido em sua morte, o significado seria mais aparente para o leitor geral.  

 

Paulo aborda este assunto em sua carta aos Romanos, e o leva a cabo muito 

completamente. Suas premissas e conclusões são tão claramente estabelecidas que o 

expositor tem pouco a fazer mais do que traçar a linha de seu argumento.  

 

Houve alguns nos dias do apóstolo que tinham opiniões errôneas sobre o evangelho ao 

ponto de pensar que é permitido fazer o mal se o resultado for bom! Essa ideia nunca foi 

erradicada da professa igreja de Cristo. Isso levou a uma multidão de falsas doutrinas e 

práticas erradas introduzidas na igreja, o que é comumente conhecido como "fraudes 

piedosas". De acordo com esta visão, as tradições, e doutrinas não encontradas na Bíblia, 

podem ser seguidas com segurança se tiverem um “uso piedoso", e erros de longa data 

devem ser deixados em paz, por medo de enfraquecimento da fé de alguém no 

Cristianismo. Mas o Cristianismo nunca é beneficiado por se comprometer com o erro, 

sob qualquer pretexto.  

 

Disse Paulo: “A lei entrou para que a ofensa abundasse”. Rom. 5:20. Não que o pecado é 

aumentado pela lei; mas, como ele disse no cap.7:13, "para que o pecado pelo 

mandamento se torne excessivamente pecaminoso." A pecaminosidade do pecado é 

aumentada pelo aumento da luz. Este efeito foi produzido na promulgação da lei; pois 

“pela lei vem o conhecimento do pecado”. Rom. 3:20. 

 

Novamente o apóstolo diz: “Porque até a lei, o pecado estava no mundo”. Isso significa 

até que a lei fosse entregue no Monte Sinai, como é mostrado por esta referência, "A 

Morte reinou desde Adão até Moisés”. Rom. 5:13, 14. Não faz referência à origem da lei 

naquele tempo, como alguns presumem, pois ele acrescenta: "Mas o pecado não é 

imputado quando não há lei. "Como pela lei vem o conhecimento do pecado, ninguém 

pode ser provado culpado na ausência de lei. E se o conhecimento do homem da lei é 

imperfeito, suas ideias de pecado serão imperfeitas. Assim, é mostrado o significado da 

expressão, "Para que o pecado pelo mandamento se torne excessivamente 

pecaminoso." A lei realmente não aumenta o pecado, mais do que o espelho aumenta a 

contaminação da pessoa. Ele apenas torna manifesta a contaminação. É neste sentido que 

a lei entrou para que a ofensa abundasse; ou, como é expresso novamente no cap. 7:13, 

"Mas o pecado, para que pareça pecado, operando a morte em mim por aquilo que é 

bom", ou seja, pela lei. Na mesma conexão, o apóstolo diz que a lei não é morte; isto não 

cria pecado. Isso prova a natureza pecaminosa do pecado; traz morte onde o pecado 

realmente existe, e em nenhum outro lugar.  

 

Como não há culpa ou imputação de pecado, onde não há lei, então nenhuma lei vai 

provar que uma pessoa é culpada, mas aquela lei que ela transgrediu. Nós não levaríamos 

aquela lei que proíbe a blasfêmia para provar que um homem é culpado de 

roubo. Consequentemente, aquela lei que estabeleceu que a ofensa pode abundar, ou 

aparecer pecado, foi a lei que foi transgredida. Não foi a fabricação, mas a renovação, da 

lei, que então ocorria. 

 

Mas onde o pecado abundou, a graça abundou muito mais. O pecado exigia uma 

manifestação especial da graça, e isso veio por meio do Filho de Deus. E como Deus é 

glorificado em seu Filho, surge a pergunta: "Continuaremos no pecado para que a graça 

possa abundar?” Alguns dizem: “Sim, frustramos a graça se guardarmos a lei; nós 



restringimos a plenitude do evangelho e, assim, desonramos a Cristo. "Muitos até hoje 

pensam assim. Mas Paulo dá à questão uma negativa decidida; ele diz: "Deus 

proíba. Como nós, que morremos para o pecado, ainda viveremos nele?" Vida e morte 

são opostos. Se vivemos em pecado, certamente não estamos mortos para ele; é 

impossível estar morto para o pecado e viver em pecado ao mesmo tempo. E ele dá uma 

demonstração desta morte para o pecado: "Não sabeis que tantos de nós como éramos 

batizados em Jesus Cristo foram batizados em sua morte? Portanto estamos enterrados 

com ele pelo batismo na morte."  

 

Isso deve ser conclusivo para todos. Se não estivéssemos mortos para o pecado, por que 

fomos enterrados? A hora certa para o enterro é depois da morte, não antes da morte. O 

tempo adequado para o sepultamento no batismo é quando morremos para o pecado - 

para a transgressão da lei; pois "o pecado é a transgressão da lei". Mas aqueles que ainda 

vivem violando a lei não poderiam ter sido enterrados nesta ordem. Eles 

foram enterrados vivos; "o corpo do pecado" não foi destruído; o "velho homem” ainda 

vive. Isso é o que é claramente ensinado em Rom. 6. 

 

Tendo agora bastante introduzida esta relação, iremos verificar a instrução previamente 

dada por Cristo e seus apóstolos.  

 

No sermão de nosso Senhor no monte, ele anunciou totalmente a natureza e o objetivo de 

sua missão: "Não penseis que vim destruir a lei ou os profetas." A lei a que ele se referia 

não era uma lei nova; nenhuma que ainda seria introduzida. Era uma lei então 

existente; que era conhecida por seus ouvintes, e que estava relacionada com os 

ensinamentos dos profetas. Ele também disse que quem quer que cumpra e ensine os 

mandamentos desta lei será grande no reino dos céus.  

 

A "regra de ouro" foi aplicada com base na autoridade da lei. "Tudo o que vós quereis 

que os homens vos façam, fazei-o também vós; pois esta é a lei e os profetas." A lei 

protege todos os nossos direitos e todas as nossas relações em respeito, à vida, castidade, 

propriedade, reputação, etc. Tudo o que temos, junto com 

nós mesmos, é protegido pela lei; e como desejamos que nossos direitos sejam 

respeitados, portanto, devemos respeitar os direitos dos outros. Esta é a lei, e esta é a regra 

áurea. A lei que proíbe que façamos qualquer dano ao nosso próximo, protege a nossos 

direitos com igual cuidado.  

 

Aquele que quebra a autoridade da lei, quebra a salvaguarda de seus próprios direitos, e 

destrói seus próprios privilégios. Dar um mandado para a ilegalidade é abrir as portas 

para uma inundação que com certeza nos subjugará. Lá não há moralidade mais elevada 

do que a contida na lei de Deus. A própria essência do Evangelho - glória a Deus e paz e 

boa vontade ao homem - é o objeto e o espírito da lei.  

 

Não nos referimos aqui à lei dos tipos; daquelas sombras que encontram seu antítipo em 

Cristo. Sabemos que estas foram pregadas em sua cruz e eliminadas nela. Estamos 

falando em defesa da lei dos dez mandamentos, que Deus falou com sua própria voz e 

escreveu com seu próprio dedo sobre tábuas de pedra; que foi depositado na arca, sobre 

a qual o sumo sacerdote aspergiu o sangue da expiação. Esta é preeminentemente "a 

vontade de Deus". É identificada como tal em Rom.2: 17--23, como segue: -  

 



"Eis que tu que tens por sobrenome judeu, e repousas na lei, e te glorias em Deus; E sabes 

a sua vontade e aprovas as coisas excelentes, sendo instruído por lei; E confias que és 

guia dos cegos, luz dos que estão em trevas, Instruidor dos néscios, mestre de crianças, 

que tens a forma da ciência e da verdade na lei; Tu, pois, que ensinas a outro, não te 

ensinas a ti mesmo? Tu, que pregas que não se deve furtar, furtas? Tu, que dizes que não 

se deve adulterar, adulteras? Tu, que abominas os ídolos, cometes sacrilégio? Tu, que te 

glorias na lei, desonras a Deus pela transgressão da lei?"  

 

Esta é uma vindicação decisiva dos dez mandamentos como a vontade de Deus, 

quebrando isso, Deus é desonrado. E isso lança luz sobre outros textos. Jesus disse: 

"Minha doutrina não é minha, mas daquele que me enviou. Se alguém quiser fazer a sua 

vontade, ele deve saber da doutrina, se é de Deus, ou se eu falo de mim mesmo.” João 

7:16, 17. Aqui há uma distinção feita entre a vontade do Pai e as doutrinas do Filho; o 

mesmo que entre “os mandamentos de Deus e a fé de Jesus”; Apoc. 14:12; ou a distinção 

entre a lei e o evangelho. Como Jesus foi enviado por Deus, ele não poderia cumprir nem 

ensinar nada contrário à vontade revelada de Deus. Se algum homem ensina um 

evangelho contrário à vontade ou lei de Deus, podemos ter certeza de que não é do Céu; é 

de baixo. Não é a doutrina ou o evangelho de Cristo; porque ele veio para fazer a vontade 

de seu Pai e levar os homens a cessar sua luta contra a vontade e autoridade de seu pai. E 

então ele disse: "Nem todo aquele que me diz, Senhor, Senhor, entrará no reino dos 

céus; mas aquele que faz a vontade de meu Pai que está nos céus."  

 

O primeiro sermão pregado sob a grande comissão do Senhor, naquele dia do Pentecostes, 

nos leva à mesma conclusão. Depois de apresentar aos seus ouvintes os fatos do sistema 

do evangelho, e convencendo-os de sua culpa, Pedro passou a declarar os deveres do 

pecador condenado. O primeiro é se arrepender; o segundo, ser batizado para a remissão 

de pecados. Em nossos dias, a visão antinomiana é amplamente crida, que toda lei, os dez 

mandamentos, bem como a lei cerimonial, foram abolidos na morte de Cristo. Mas era 

verdade, como é agora, que "pela lei vem o conhecimento do pecado", e "o pecado não é 

imputado quando não há lei." Se toda a lei tinha então o benefício abolido, não poderia 

haver convicção de culpa, pois não haveria nenhuma imputação de pecado; como, então, 

poderia recair sobre eles o dever de se arrepender e ser batizado para a remissão de 

pecados? 

 

É fácil ver que a visão antinomiana envolve um absurdo; estamos surpresos que homens 

de aparente inteligência e juízo sejam encontrados defendendo isto.  

 

Onde existem relações morais, a lei deve existir. Destruir um é destruir o outro. A 

declaração não é mais bíblica do que razoável, que "o pecado não é imputado onde não 

há lei; "pois" onde não há lei, não há transgressão." Rom. 4:15. Mas o pecado foi 

imputado no dia de Pentecostes, e sem isso, o batismo teria sido uma nulidade. Portanto, 

a lei então existia; por isso eles eram condenados como transgressores.  

 

Se, então, "pela lei vem o conhecimento do pecado", como diz o apóstolo, provamos ser 

pecadores enquanto continuarmos a transgredir a lei. Aquele que falha em fazer a vontade 

do Pai, não tem interesse no reino dos céus, não importa quão sinceramente ele chama 

Jesus de Senhor. O caráter é determinado pela lei, e não por profissão. O transgressor da 

lei é um pecador, esteja ele dentro ou fora de uma igreja. E isso nos leva ao assunto 

introduzido em Rom. 6. Aquele que é um transgressor da lei, não importa qual seja sua 



profissão, está vivendo em pecado, e ele não tem motivo para mostrar por que deve 

ser enterrado no batismo. 

 

A condição ou relação aqui apresentada é indispensável para a vida cristã; pois ninguém 

pode se levantar para andar em novidade de vida se a velha vida de pecado ainda 

continua. "Se fomos plantados juntos à semelhança de sua morte, nós devemos ser 

ressuscitados também à Sua semelhança.” Sendo plantados à sua semelhança a morte 

pode respeitar apenas a forma e ordem de nosso enterro com ele, ou nosso batismo em 

sua morte. "Cristo morreu pelos nossos pecados, de acordo com as Escrituras; . . . ele foi 

enterrado e ressuscitou no terceiro dia, de acordo com as Escrituras. "1 Cor. 15: 3, 4. Estes 

são os fatos conforme ocorreram, e eles apresentam o padrão do dever no evangelho: 1. 

Morrer para o pecado; 2. Ser enterrado no batismo; 3 - Levantar-se para caminhar em 

novidade de vida. Esta é "a semelhança de sua ressurreição"; pois “ele morreu para o 

pecado uma vez; mas naquilo que vive, ele vive para Deus. Da mesma forma, 

considerem-se mortos para o pecado, mas vivos para Deus, por meio de Jesus Cristo, 

nosso Senhor”. Rom. 6:10, 11.  

 

A mesma ideia perpassa a ilustração e sua aplicação em Rom. 7. A mulher está submetida 

pela lei a seu marido enquanto este viver. "Assim então se, enquanto seu marido viver, 

ela se casar com outro homem, ela será chamada de adúltera." Sua relação com a lei deve 

ser mudada para que ela possa casar com outro; e essa mudança é efetuada pela 

morte. Mas a morte não muda a lei: muda sua relação com a lei. A lei continua a 

convencer do pecado, o mesmo de antes. A aplicação que ele faz assim: "Portanto, meus 

irmãos, vós também morreram para a lei pelo corpo de Cristo; que você deveria ser 

casado para outro, sim, para Aquele que foi ressuscitado dentre os mortos, que devemos 

trazer fruto para Deus."  

 

Toda a conexão mostra que ficar "morto para a lei" é se tornar morto para a transgressão 

da lei; o mesmo que "morto para o pecado". A lei nos mantém sob condenação como 

pecadores, e o salário do pecado é a morte. Onde o pecado for encontrado, a morte deve 

seguir. E a lei na justiça insiste sua demanda até que a penalidade seja infligida. Cristo 

honrou tanto as reivindicações da lei em relação à sua pena de que agora temos permissão 

para morrer com ele, ser enterrado com ele, e ser ressuscitado com ele, Rom. 6: 8, 

4; Colossenses 2:12, e assim evitar a pena no futuro - a segunda morte. Uma opção nos é 

dada, portanto, de morrer para o pecado ou morrer pelo pecado. Ao morrer para o 

pecado, nossa relação com a lei é tão mudada, através Cristo, para que escapemos da 

maldição que a lei inflige ao pecador. Pois "Cristo nos redimiu da maldição da 

lei." Gal. 3:13. Ele não resgata-nos da obrigação, mas da maldição. Nesse sentido, nós 

"estamos entregues à lei; "libertado de sua condenação ou maldição.  

 

Foi injustamente inferido da conjunção das duas expressões, “morto para o pecado” e 

“morto para a lei”, que o pecado e a lei são equivalentes. Nenhuma desculpa pode ser 

admitida para esta inferência, pois ninguém que se dá ao trabalho de ler o capítulo pode 

aceitar essa conclusão; pois o apóstolo a nega expressamente. "O que devemos dizer 

então? A lei é pecado? Deus nos livre." A lei não é pecado: até agora ela que condena o 

pecado; proíbe e torna conhecido o pecado. "Eu não conhecia o pecado se não pela 

lei; pois eu não tinha conhecido a luxúria, a não ser que a lei dissesse: Não cobiçarás." 

Isto é, ele não conhecia a natureza de suas propensões ou desejos se a lei não o 

iluminasse. “Pela lei vem o conhecimento do pecado”. 

 



É o pecado que traz a maldição da lei sobre nós. Não devemos culpar a lei se nós nos 

encontramos sob sua condenação. Nossa reclamação deve recair sobre nós mesmos. Se 

não tivéssemos nos armado contra a lei em transgressão, não estaria contra nós a 

condenação. O pecado é a causa do nosso problema, e não a lei. "Para o pecado", disse o 

apóstolo, "aproveitando o mandamento, me enganou, e por ela me matou." É verdade que 

a lei - e somente ela - convence do pecado. "Pois eu estava vivo sem a lei uma vez; mas, 

quando veio o mandamento, o pecado reviveu e eu morri." Este é um registro de uma 

parte importante de sua experiência; estar vivo sem a lei refere-se à parte de sua vida em 

que ele pensava que estava prestando serviço a Deus perseguindo a igreja de Cristo. João 

16: 2. Sua consciência não foi despertada porque sua mente estava nas trevas; ele fez isso 

ignorantemente na incredulidade. 1 Tim. 1:13. "Quando o mandamento veio" - quando 

ele foi iluminado pela lei de Deus - "o pecado foi reavivado"; ele descobriu que era um 

assassino em vez de servo de Deus; ele estava condenado, e como o única alternativa, "eu 

morri" - morri para o pecado; deixou de lutar contra Deus e encontrou um refúgio e um 

remédio no sangue da cruz de Cristo. O mandamento nunca foi dado para condenar e 

matar pessoas; foi "ordenado para a vida"; foi dado em amor, para formar nossos 

caracteres corretamente, e, assim, nos preparar para desfrutar do favor e presença de 

Deus. Somente quando o pecado entra, ele "é condenado a morrer".  

 

Paulo, usando a primeira pessoa, se considera entre aqueles que foram enterrados com 

Cristo. E quando ele foi enterrado? Claro, quando o mandamento veio e ele 

morreu. Quando mais ele deveria ter sido enterrado? E quando devemos nós ser 

enterrados? Torna-se uma questão muito importante para nós determinar se estamos 

mortos para o pecado; se fomos sepultados à semelhança da morte do Salvador. 

 

Dissemos que não há moralidade mais elevada do que a contida na lei de Deus. O apóstolo 

confirma isso, dizendo: "Porque sabemos que a lei é espiritual." Rom.. 7:14. E se a lei é 

espiritual, então a obediência à lei é adoração espiritual. Alguns fingem pensar que é 

evidente falta de espiritualidade guardar a lei; que é mera carnalidade; ou, como notado 

antes, eles dizem que frustra a graça e desonra Cristo e seu evangelho. Vimos que Paulo 

negou decididamente a ideia de que podemos transgredir a lei a fim de que a graça possa 

abundar; e novamente o encontramos declarando que a lei é espiritual. Isso deve silenciar 

cada voz contra uma lei que é santa, justa e boa. Mas Paulo vai além: ele não apenas 

vindica a lei da acusação de carnalidade, mas, ele vira a acusação claramente contra seus 

originadores. Ele diz: "A mente carnal é inimizade contra Deus; pois não está sujeita à 

lei de Deus, nem em verdade o pode estar.” Rom. 8: 7. A mente carnal - literalmente, a 

mente da carne, ou andar segundo a carne - é o oposto de obediência à lei, e assim deve 

ser, pois “a lei é espiritual”; espiritualidade e carnalidade não podem concordar. E a alta 

moralidade da lei é mostrada por Paulo ao declarar o objetivo do evangelho: "Que a 

justiça da lei se cumpra em nós, que não andamos segundo a carne, mas segundo o 

Espírito.” Rom.8: 4.  

 

O evangelho é corretivo. É uma cura para o pecado ou para a transgressão da lei. Se não 

houvesse pecado, não haveria evangelho; não teria sido necessário. Então, a justiça da lei 

teria sido cumprida em cada alma humana, pois todos teriam vivido em obediência 

perfeita. Foi para “eliminar o pecado” que Jesus veio; para restaurar o homem caído à 

obediência ao Pai Celestial. Isso é realizado apenas no crente obediente em Jesus; que o 

aceita como seu sacrifício "para a remissão dos pecados que já passaram”, e é 

“reconciliado com Deus pela morte de seu Filho ; “guarda os mandamentos de Deus e a 

fé de Jesus”. Rom. 5:10; Apoc. 



14:12. Em tal, e somente em tal, a justiça da lei é cumprida e a mente carnal subjugada.  

 

Um ponto no argumento do apóstolo em Rom. 7 ainda precisa ser notado. A relação da 

mulher com a lei deve ser mudada pela morte antes que ela possa ser casada com outro 

sem ser chamada de adúltera. "Meus irmãos, vocês também tornam-se mortos para a lei 

pelo corpo de Cristo; você deveria ser casado com outro, mesmo para Aquele que 

ressuscitou dos mortos." Esta é uma declaração clara de que aquele que busca tal união 

com Cristo antes da morte mudou sua relação com a lei - antes que ele morresse para o 

pecado - é culpado de adultério espiritual. E como o batismo é o rito pelo qual 

expressamos nossa união com Cristo ("todos vocês quantos foram batizados em Cristo, 

também sejam revestidos de Cristo ". Gal. 3:27), este rito é executado ilegalmente se 

existe tal impedimento para o casamento como é falado em Rom. 7: 1-4. E assim 

encontramos nesta ilustração uma forte prova da visão apresentada no capitulo. Que a 

morte pela transgressão da lei deve preceder o sepultamento no batismo. A morte para a 

lei - para sua condenação pelo pecado - deve ocorrer antes que possamos estar unidos a 

Cristo; pois Cristo não pode ser unido ao "corpo do pecado". 

 

Achamos que não ultrapassamos nada ao afirmar que não é batismo cristão aquele em 

que as condições do evangelho não são conhecidas. Falaríamos com modéstia, deixando 

a cargo da consciência de cada um quanto a quão ampla divergência do plano divino deve 

haver para justificar uma imitação do curso seguido por Paulo e os crentes, registrado em 

Atos 19: 1-5. Mas nós falamos decididamente a favor de que o candidato e o 

administrador olhem bem aos ensinamentos do evangelho sobre este assunto. Não é coisa 

simples brincar com ordenanças divinas. Aquele que os administra indevidamente o faz 

por sua conta e risco. Paulo elogiou seus irmãos, visto que eles guardaram as ordenanças 

como foram entregues a eles; e quando eles perverteram uma, ele os culpou 

profundamente por não preservar puro de acordo com sua intenção. 1 Cor. 11. A 

importância da ordenança do batismo, conforme apresentada pelo Salvador em Marcos 

16:16, e pelo apóstolo Paulo em Rom. 6 e 7, não pode ser superestimada; e a necessidade 

do cuidado em sua observância está de acordo com sua importância.  

 

Paulo aos Colossenses fala em termos igualmente diretos e decisivos neste assunto: 

"Sepultados com ele no batismo, no qual também sois ressuscitados com ele pela fé da 

operação de Deus, que o ressuscitou dentre os mortos.” Colossenses 2:12. Isso adiciona 

um novo brilho à ordenança. Morto para o pecado; sepultado com Cristo pelo batismo na 

morte; e ressuscitado com ele na mesma ordenança. Não pode ser possível que aqueles 

que falam depreciativamente do batismo, como alguns infelizmente fazem, sempre 

examinam com cuidado esta passagem impressionante. Aqui é mostrado que "a 

semelhança de sua ressurreição" não está totalmente reservada para uma vida futura. 

"Ressuscitado com ele." Ele morreu para o pecado e vive para Deus, então devemos 

morrer para o pecado, ser enterrados com ele, e levantar-se com ele para uma nova vida 

- para uma vida de obediência à vontade do Pai Celestial.  

 

"Se, pois, ressuscitastes com Cristo, buscai as coisas que estão acima, onde Cristo está 

assentado à destra de Deus.” Colossenses 3: 1. Vida cristã, - uma vida de consagração a 

Deus em imitação do amor e zelo de nosso Salvador. No presente argumento, não é 

necessário prosseguir com isso, tendo cumpriu plenamente o nosso desígnio, - em mostrar 

o lugar importante que o batismo ocupa no plano divino para a remissão de pecados e 

união com Cristo.  

 



Não apresentamos esses pontos de vista com espírito capcioso, ou com qualquer desejo 

de apontar culpados, mas com um profundo senso de responsabilidade pela honra da 

causa de Cristo, que tantas vezes é envergonhado pela vida daqueles que se consideram 

Cristãos porque foram batizados e aceitos como membros de uma Igreja. Reprovamos a 

prática de batizar pessoas com evidências muito leves de propósito de coração, - com uma 

conversão totalmente superficial, ou nenhuma conversão em absoluto. Temos motivos 

para acreditar, e nos dói registrá-lo, que existem ministros não são poucos nesta terra de 

privilégios do evangelho, que pensam muito mais nos números que eles podem ligar e 

batizar em um determinado momento, do que na caminhada cristã, estabilidade e 

integridade de seus convertidos após serem batizados.  Reunindo uma massa de almas 

instáveis, que são enganadas na crença de que são cristãos porque concordaram com 

certas verdades e foram batizados, e que mostram que suas convicções de pecado não 

eram profundas, e que seus corações nunca foram tocados pela iluminação e conversão 

do poder do Espírito Santo, não é esta a maneira de encontrar aceitação por Deus como 

um trabalhador, ou honrar a causa cristã e o ministério cristão.  

 

Esses trabalhadores fariam bem em lembrar que seu trabalho ainda está para ser provado, 

e se não permanecer, sofrerão perdas. Ouro, prata e pedras preciosas são o único material 

que será aceito e trará uma recompensa para o construtor no templo do nosso Mestre. O 

"fundamento" é extremamente precioso e valioso, e o conselho é digno de ser mantido 

em constante lembrança, - "Que todo homem veja como ele edifica. "1 Cor. 3: 9-18. 

Muitas vezes vimos o registro estabelecendo que tantas pontuações foram batizadas 

durante uma determinada reunião, enquanto em um ano a partir dessa época a força da 

igreja sob cujos auspícios o trabalho foi realizado, não foi nem um pouco aumentada pelo 

esforço. Madeira, feno e o restolho não é aceito para a construção e não traz recompensa 

aos construtores.  

 

É verdade que as Escrituras não dão nenhuma garantia de adiar o batismo do 

penitente. Mas devemos ter alguma evidência de sinceridade e propósito de coração; 

evidência de que as reivindicações da santa lei de Deus e os requisitos das escrituras para 

uma vida santa são um tanto apreciadas. A "verdade presente" para qualquer idade deve 

receber nossa mais sincera atenção, ainda assim os erros prevalecentes de qualquer idade 

devem ser especialmente evitados. Se houver perigo de errar, é melhor até mesmo errar 

no lado do cuidado onde uma falta de cautela, por causa de falsos ensinamentos 

prevalecentes, provavelmente faça com que o crente professo se estabeleça em um estado 

de falsa confiança e autoengano.  

 

Ao falar assim, não é nosso propósito diminuir um jota da necessidade e importância de 

que o penitente seja batizado. É porque o dever é importante - a instituição é sagrada 

demais para ser menosprezada - que tão sinceramente imploramos para que seja guardade 

em sua pureza e administrada apenas de acordo com a vontade e intenção reveladas do 

divino Instituidor.  

 

A unidade da verdade é bem ilustrada neste assunto. Estragar em uma parte é prejudicar 

o todo. Nenhum erro está sozinho; quando ele entra, ele se multiplica, e contamina todo 

o sistema. Muito poucos nos dias atuais compreendem o quão longe a verdade sobre o 

assunto do batismo foi obscurecida por uma mudança na ordenança. Acostumados a vê-

lo apenas à luz da tradição ou da opinião popular, os pensamentos da maioria raramente 

se elevam acima destes para a intenção plena das simples mas grandes verdades da 



revelação divina. Parece apropriado encerrarmos nossas observações sobre as relações do 

batismo, com algumas citações que têm em vista a mesma coisa que tentamos expor.  

 

Em "Life and Epistles of Paul" de Conybeare e Howson, vol. 1, pág. 439, estão as 

seguintes observações:  

 

"É desnecessário acrescentar que o batismo foi (a menos que em casos excepcionais) 

administrado por imersão, o convertido sendo mergulhado na água para representar sua 

morte para a vida do pecado, e então ressuscitado deste sepultamento momentâneo, 

representando sua ressurreição para a vida de justiça. Deve ser um assunto lamentável 

que a descontinuação geral desta forma de batismo (embora talvez seja necessária em 

nosso clima do norte) tornou obscuro para a apreensão popular algumas passagens 

importantes da Escritura. "  

 

Esses autores, da Igreja da Inglaterra, mostram a poderosa influência do erro popular por 

se desculparem o erro que deploram, a tendência do mal do qual eles parecem 

entender. Deixamos para o leitor reverente que um erro não é leve nem desculpável, o 

que "obscurece a apreensão popular algumas passagens muito importantes das Escrituras. 

"  

 

Chancellor Est, da Universidade de Douay, (católico) em Rom. 6: 3, diz: - 

 

"Pois a imersão representa para nós o sepultamento de Cristo; e assim também a sua morte 

na tumba é um símbolo de morte, uma vez que ninguém, exceto os mortos são 

enterrados. Além disso, a emersão que segue a imersão, tem uma semelhança com uma 

ressurreição. Nós somos, portanto, no batismo, conformados não apenas com a morte de 

Cristo, como ele acabou de dizer, mas também para o seu sepultamento e ressurreição."  

 

Dr. Conant, em seu trabalho intitulado "Baptizein", publicado pela American Bible 

Union, diz: -  

 

"A palavra 'batizar' é uma forma latinizada do grego baptizein. Nesta conta, parece a 

alguns que deve necessariamente expressar o mesmo significado. Foi dito que nenhuma 

outra palavra pode transmitir tão perfeitamente o pensamento do Espírito Santo como 

aquele escolhido por ele mesmo para expressá-lo originalmente nas Escrituras; e que 

estamos, portanto, pelo menos certos e seguros em retê-lo na versão em inglês. Uma 

comparação do significado de baptizein, conforme exibido nas seções 1-3 deste tratado, 

com as definições de 'batizar' como dadas em todos os dicionários da língua inglesa, e 

com seu uso reconhecido na literatura inglesa e na fraseologia coloquial atual, mostrará 

que isso está longe de ser o caso. A palavra 'batizar' é estritamente um termo 

eclesiástico; amplamente distinto por essa característica da classe de palavras seculares 

comuns às quais baptizein pertencia. É um termo metafísico, indicando uma relação 

mística estabelecida com a igreja, em virtude da aplicação sacramental de água. Em 

ambos os aspectos, representa erroneamente a maneira e intenção do 

Salvador. Escondendo a forma do rito cristão sob um termo vago, que significa qualquer 

coisa que o leitor queira, obscurece a ideia assim simbolizada, e a pertinência dos apelos 

inspirados e admoestações fundadas neles. A essência do rito cristão é, portanto, feita 

para consistir nesta relação mística da igreja, para a qual traz o destinatário. Com esta 

visão associa-se, natural e quase necessariamente, à ideia de uma certa eficácia misteriosa 

no próprio rito; e, portanto, encontramos a crença prevalecente na maioria das comunhões 



cristãs que, por meio do batismo, o destinatário não está sozinho externamente, mas 

misticamente unido ao corpo de Cristo. Assim o rito deixa de ser o símbolo de grandes 

verdades do Cristianismo, e se torna um sacramento eficaz. A tenacidade com que este 

erro fatal é cometido, mesmo nas comunhões não ligadas ao Estado, deve-se em grande 

parte à substituição, de nossas Bíblias inglesas, deste termo estrangeiro vago de 

significado indefinido, para o significado simples e inteligível em inglês da palavra 

grega."  

 

Tomamos a liberdade de colocar em itálico uma frase acima. E a isto devemos adicionar, 

que é muito lamentável que muitos veem a necessidade de restaurar a ordenança, quanto 

à forma, mas perdem de vista as "grandes verdades do Cristianismo" que são 

simbolizados por ele. Ignorando a verdade de que "o pecado é a transgressão da lei", e 

esse arrependimento diz respeito tanto à lei de Deus como a fé no Filho de Deus, Atos 

20:21, eles excluem a ideia de que a morte deve preceder o sepultamento e introduzir o 

próprio erro tão claramente apontado pelo Dr. Conant. E, assim, pensamos que 

justificamos totalmente nossa afirmação de que a forma, sem relação com a ordem, não 

constitui o baptismo do evangelho. Uma pessoa pode estar imersa e, ainda assim, guardar 

ou destruir o rito em sua fé e em sua vida, na medida em que é um símbolo da morte e 

ressurreição do Senhor, e de nossa morte para o pecado e ressurreição para uma nova vida 

de justiça ou obediência.  

 

  



CAPÍTULO XI 

REMISSÃO DO PECADO - QUANDO OUTORGADO 

 

 

 

É um ponto que tem suscitado muita discussão, se o pecado é remido ou não no ato do 

batismo. Alguns - sim, muitos - têm insistido vigorosamente que somos justificados neste 

rito; e nem antes nem de qualquer outra forma. Ou a remissão de pecados é concedida 

nesta ação, e não de outra forma. Embora nós demos ao rito toda a importância que as 

Escrituras atribuem a ele, e isso não é pouco, não podemos endossar essa 

visão. Descobrimos que essa ideia foi introduzida muito cedo na idade da igreja; e com 

ela foi sustentada a ideia de "regeneração batismal"; a ideia de que dons e graças, mesmo 

uma vida divina, foram conferidos no batismo; e que sem o batismo ninguém poderia ser 

salvo; e por esta razão as crianças eram batizadas. Até Cipriano, um dos melhores dos 

primeiros bispos africanos, ensinou que os bebês devem ser batizados logo após o 

nascimento, para que assim possam evitar o perigo de perda de uma alma! Infelizmente, 

essas falsas visões do batismo, muito enxertadas em algumas partes da igreja, não foram 

totalmente colocadas de lado. A mesma falsa aplicação ainda é feita, sempre para a 

mesma classe, ou seja, às crianças.  

 

Neste assunto, como em outros assuntos, a injustiça é feita às Escrituras por tirar 

conclusões de um único texto, sem se preocupar em examinar outros textos, e assim 

assegurar uma harmonia das evidências. A mesma virtude e poder podem ser atribuídos 

à fé, mais uma vez, é dito que nada está sozinho. No início, um penitente é sem dúvida 

aceito somente por sua fé; mas conforme os deveres são cumpridos, eles devem ser 

desenvolvidos, ou nossa fé é neutralizada e perdemos o favor que tínhamos desfrutado. 

A fé é a fonte da ação e a ação é a vida da fé.  

 

A relação de verdades deve ser considerada. Por mais importante que seja uma verdade 

ou um dever possa ser, se for removido de seu lugar e sua relação, é pervertido. E uma 

verdade pervertida muitas vezes equivale a erro.  

 

A palavra traduzida por "para", nas palavras de Pedro, "para a remissão de pecados" (eis) 

é mais frequentemente processado no, para ou em; o último é geralmente o preferido. Isto 

é, traduzido “em” mais de cento e vinte vezes apenas em Mateus; e é traduzido quase 

vinte maneiras diferentes. Greenfield dá as seguinte definições e na seguinte ordem: “On, 

into, upon”; em, entre; para, para, perto de, por; em, em, em direção a uma pessoa; para, 

contra; para, mesmo para, até; para, para; que, para que, para que, para a finalidade 

que; para, sobre, sobre, como para, em relação a, por conta de; em, em, entre; antes, na 

presença de; de acordo com, em concordância com.  

 

Não queremos de forma alguma transmitir a ideia de que qualquer uma dessas definições 

pode ser aplicada com igual propriedade em qualquer caso. Nós apenas desejamos 

mostrar a latitude que o uso dá à palavra, e que uma definição pode não ser selecionada 

e aplicada arbitrariamente ao texto em questão. "Para" é de nenhum significado na 

primeira definição, e se for apropriado aqui, uma razão deve ser dada fora da própria 

definição. Nem negamos a importância de aceitar a definição adequada das palavras 

como meio de resolver controvérsias; mas quando diferentes definições são dadas para a 

mesma palavra, precisamos ter cuidado de distinguir entre eles em qualquer caso. Neste 

caso, devemos ser orientados em certa medida, pela doutrina da remissão conforme 



apresentada nas Escrituras. Como este é um grande assunto, seremos obrigados a 

apresentar algumas reflexões sobre as escrituras da remissão o mais brevemente possível. 

 

Corrigiríamos a ideia, que é muito prevalecente e ainda está crescendo, que a justificação 

pela fé e a salvação são idênticas. Paulo foi certamente justificado pela fé, ainda assim 

ele achou necessário o esforço zeloso para não ser um náufrago. 1Cor. 9:27. Ele ensinou 

claramente que somos justificados pela fé sem obras. Rom. 3:27. E com igual clareza ele 

exortou seus irmãos a desenvolverem sua salvação. Fil. 2:12. 

 

É fácil ver o motivo disso. Em Rom. 3 ele está falando de "remissão de pecados passados 

", sobre os quais obras, ou obediência futura, não podem ter influência. Destes devemos 

ser "justificados gratuitamente por sua graça." Rom. 3:24. Mas o evangelho abrange tanto 

a prevenção quanto a cura. Obediência futura não pode remir pecado, mas irá prevenir o 

pecado; e, praticamente, um não traz nenhum benefício sem o outro. 

 

A expressão banal, "Uma vez na graça, sempre na graça", não encontra a menor garantia 

nas Escrituras, e sem dúvida foi usada para a destruição de multidões de almas. Era para 

ser a base certa de confiança, mas 

é a porta aberta para a presunção. O Senhor disse por Ezequiel: "Quando disser ao justo, 

que certamente viverá; se ele confia em sua própria justiça, e cometer iniquidade, todas 

as suas justiças não serão lembradas; mas a iniquidade que cometeu, e por ele morrerá.” 

Ezequiel 33:13. Tudo das relações de Deus com o homem foram baseadas neste mesmo 

princípio. A visão oposta - a visão do ditada acima - faz com que a provação de um 

homem termine com sua conversão, o que não é verdade. "Aquele que perseverar até o 

fim, esse será salvo.” Mateus 24:13.  

 

A remissão de pecados é precisamente equivalente à remissão da pena. Mas, de acordo 

com as escrituras citadas, a remissão absoluta da pena depende de perseverar até o fim ou 

da fidelidade contínua até o fim; Como Paulo também diz: Deus remirá "àqueles que, 

pela paciente perseverança em fazer o bem, buscam glória e honra e imortalidade, vida 

eterna.” Rom. 2: 7. Portanto, "justificação pela fé" não coloca ninguém além da provação, 

mas leva-o a tal relação com Deus que ele é capacitado pela graça divina para trabalhar 

sua salvação; Fil. 2:12; e, com diligência, para cumprir sua chamada e eleição. 2 

Ped. 1:10. Claro, tudo isso tem referência às decisões do Julgamento, - "Julgamento por 

vir."  

 

A diferença entre a justificação pela fé e a salvação final é totalmente mostrada pelos 

textos citados. Um muda as relações do homem durante sua provação; o outro é por 

determinação da Sentença, que encerra seu tempo de graça. Então a questão surgirá em 

muitas mentes, qual é a relação de uma pessoa justificada pela fé? Ou, em que sentido a 

remissão é concedida antes do Juízo? O salvador deixa claro esse assunto em seus 

ensinamentos. Mas antes de citar sua linguagem, desejamos apresentar a seguinte 

ilustração: -  

 

A. deve a B. uma quantia que ele não pode pagar e C. compromete-se a ser responsável 

pela dívida em certas condições. Para ter certeza, C. deposita para B. muito mais do que 

cobre o montante da dívida. Agora é estipulado que se A. cumprir as condições prescritas, 

B. pode cancelar a dívida pelo depósito feito por C. Enquanto A. continuar fiel as 

condições, desde que B. esteja satisfeito em relação à dívida, é claro que ele não incomoda 

A. por isso, porque ele sabe que A. não tem, por si mesmo um depósito. Assim, A. é 



considerado justo (ou justificado) aos olhos de B., e ainda assim não apenas consigo 

mesmo, porque deixa de pagar uma dívida justa. Ele é justificado através de sua 

garantia. Se ele continuar fiel "até o fim", até que o prazo das condições termine, então 

B. sacará do depósito e cancelará a dívida. Agora ele está de fato livre, como era 

antes pela fé; a dívida não é mais posta contra ele. Mas se, ao contrário, A. se recusar ou 

negligenciar o cumprimento das condições, o depósito de C. não valerá para ele; sua 

dívida não será cancelada; ele cairá do favor que tinha desfrutado por meio de sua fiança, 

e a dívida fica contra ele será tão grande como se nenhum depósito tivesse já sido feito. E 

mais do que isso, ele é considerado mais culpado do que antes, na medida em que o meio 

de remover sua dívida foi gentilmente colocado ao seu alcance, e ele recusou.  

 

Essa é a condição do crente em Cristo. Ele recebeu perdão condicional, sendo ainda um 

probacionista para a vida eterna, que foi colocado em seu alcance por Cristo, sua 

garantia. Para prova, considere o seguinte: -  

 

Nosso Salvador, em Mat. 18: 23-35, apresenta o caso de um servo que devia a seu senhor 

dez mil talentos. Mas não tendo nada com que pagar e manifestando honestidade de 

propósito, "o senhor daquele servo foi movido de compaixão, e libertou-o e perdoou-lhe 

a dívida." Mas este servo encontrou o seu conservo que lhe devia a soma insignificante 

de duzentas moedas, e que implorou por misericórdia nos mesmos termos em que ele 

havia suplicado com tanto sucesso diante de seu senhor. Mas este servo não mostrou 

misericórdia. Ele jogou seu companheiro na prisão até que pudesse pagar a 

dívida. Ouvindo isso, seu senhor o chamou e disse-lhe: "Ó Servo mau, perdoei-te toda 

aquela dívida, porque me pediste. Não devias tu também ter compaixão do teu conservo, 

assim como eu tive pena de ti? E seu senhor ficou irado, e o entregou aos algozes, até que 

ele pagasse tudo o que lhe era devido." Esta é a visão do nosso Salvador sobre o perdão 

segundo o evangelho, ou justificação pela fé, enquanto esperamos pelas decisões da 

Sentença. E para colocar isso além de qualquer possibilidade de dúvida, o Salvador fez a 

aplicação, assim: "Da mesma forma meu Pai Celestial fará também a vós, se de coração 

não perdoardes, cada um as ofensas de seu irmão."  

 

O ensino do Salvador nesta escritura está em perfeito acordo com a palavra do Senhor em 

Eze. 33:13, - se o homem justo se afastar da justiça e cometer iniquidade", nenhuma de 

suas justiças serão lembradas", isto é, ele será tratado como se nunca tivesse sido justo.  

 

Que o batismo é um meio de nos trazer para perto de Deus e nos colocar onde seu a graça 

do evangelho é estendida a nós, ninguém pode negar. Que é o meio - significa apenas, 

como alguns têm ensinado - não está de acordo com os ensinamentos das 

Escrituras. Muitos tiveram a experiência de Cornélio e sua família; se não na mesma 

medida, ainda pelo testemunho do "mesmo Espírito", transmitindo uma bendita segurança 

de que o Pai graciosamente os aceitou para o bem de seu querido Filho, antes do 

batismo. Sua alegria pode ser aumentada em obedecer a este rito, e assim pode ser tomada 

qualquer cruz por amor de Jesus.  

 

Estamos cientes da objeção que aqui se interpõe, a saber, que temos nenhum direito justo 

de reivindicar que recebemos o favor de Deus, fomos justificados ou recebemos o Espírito 

de Deus como o Consolador, antes de nosso batismo; e que é o batismo que assegura a 

bênção e por meio da qual recebemos o Consolador; que nós sabemos que temos o 

Espírito, não por nossa experiência ou consciência, mas porque fomos batizados em seu 

nome.  



 

Esta objeção não é sustentada pelas Escrituras. Isso torna o batismo a evidência, o que 

não é, e exclui completamente o testemunho do Espírito. Pois é o Espírito - não o batismo 

- que testifica que somos filhos de Deus. Rom. 8: 11-16. E esta visão não é apenas 

antibíblica em sua declaração, mas, como só poderia ser esperado, desastrosa em seus 

resultados. Encheu igrejas com formalistas, destituídos do verdadeiro poder da piedade, 

que estão fortemente enraizados em vãs esperanças, que confiam em seu batismo como a 

evidência de sua adoção na família do Senhor.  

 

Mas, em resposta, Ananias disse a Paulo: "Levante-se, seja batizado e lavados os teus 

pecados, invocando o nome do Senhor." Atos 22:16. E também dizemos que Pedro, 

relatando o caso de Cornélio e seus amigos, disse que o Senhor purificou seus corações 

pela fé; Atos 15: 6--9; e pela fé eles receberam o testemunho do Espírito antes de seu 

batismo. Negar que Deus pode trabalhar da mesma maneira agora é negar a experiência 

de multidões, em todas as épocas da igreja cristã, cuja conversão à Deus e cuja genuína 

piedade estava além de qualquer dúvida.  

 

Em Atos 22:16, Alexander Campbell, em seu debate com McCalla, fez o seguinte 

observação: "Os pecados de Paulo foram realmente perdoados quando ele creu; no 

entanto, ele não tinha nenhuma promessa solene do fato, nenhuma absolvição formal, 

nenhuma purgação formal de seus pecados, até que ele os lavou na água do batismo. 

"Nenhuma falha pode ser encontrada com isto; ninguém pode se opor a ter, nas palavras 

do Sr. Rice, "o emblema conectado com a graça. "  

 

Se for insistido que devemos nos limitar à ordem estabelecida em Atos 2:38, 39, então 

respondemos que de acordo com esta escritura a posição que chamamos pergunta ainda 

está com defeito. Essa posição deixa o penitente professo tomar como garantia sua 

recepção do Espírito, porque é prometido sob a condição do batismo. Mas nem uma única 

instância pode ser encontrada no Novo Testamento onde tal visão é obtida. Veja Atos 8: 

15-17: "Quem, quando eles desceram, orou por eles para que pudessem receber o Espírito 

Santo (pois ainda ele não tinha descido sobre nenhum deles; apenas eles foram batizados 

em nome do Senhor Jesus). Então impuseram as mãos sobre eles, e eles receberam o 

Espírito Santo."  

 

Aqui, a recepção do Espírito Santo era uma questão de consciência ou experiência com 

eles. Se eles tivessem dado como certo que o haviam recebido porque foram batizados, 

fazendo do batismo sua evidência, como muitos agora fazem, eles teriam descansado sob 

uma ilusão. As mesmas observações se aplicam a Atos 19. 

 

Isso é suficiente para mostrar que muito foi atribuído ao batismo, por aqueles que fazem 

dele o único meio e a evidência de justificação, ou remissão do pecado. Que está 

relacionado à remissão - que é até uma parte essencial desse sistema pelo qual recebemos 

a remissão - não pode ser negado. É um dever do evangelho, e todas as partes do 

evangelho são essenciais. Todos confessam que o próprio evangelho é absolutamente 

essencial; e não podemos supor que um todo essencial é feito de partes não 

essenciais. Embora rejeitemos o abuso e a perversão da ordenança, não podemos 

encontrar desculpa para menosprezá-lo e depreciá-lo, ou para negligenciá-lo. "Cada 

palavra do Senhor é pura. "  

 



Outro exemplo do uso da palavra grega eis merece destaque. É encontrado em Mat. 3:11: 

"Eu realmente te batizo com [en, em] água para [eis] arrependimento. "Dificilmente se 

pode supor que este texto terá a construção colocada sobre Atos 2: 38 - 

batizar para arrependimento - para fazer o arrependimento completo no futuro. Na 

verdade, não poderíamos imaginar que João teria batizado qualquer um se soubesse que 

a obra de arrependimento ainda não havia sido então iniciada. Assim, em Atos 2:38, e em 

todos os casos onde o batismo é verdadeiro e administrado adequadamente de acordo com 

o plano do evangelho. A fé que se apodera da graça, já opera no coração, do qual o 

batismo é o emblema significativo.  

 

  



CAPÍTULO XII 

"UMA ORDENANÇA DE SALVAÇÃO" 

 

 

 

É apropriado notarmos uma objeção que é apresentada na forma de uma pergunta a 

respeito do batismo como uma ordenança de salvação.  

 

Pode haver quem já tenha ouvido a pergunta: "O batismo é uma ordenança de salvação?" 

feita por aqueles em quem eles têm confiança, que eles passaram a considerá-lo 

admissível e adequado. Para tal, desejamos exercer a maior instituição de caridade; no 

entanto, devemos expressar nossa convicção de que a questão se originou em um espírito 

de rebelião e obstinação. Sua intenção evidente é esta: Se está salvando, se nós não 

podemos ser salvos sem ele, então o observaremos; mas se pudermos ser salvos sem ele, 

então iremos desconsiderá-lo. Ou, em outras palavras, sabemos que o Senhor ordenou e 

é nosso dever obedecer; mas se pudermos ser salvos de alguma outra forma, optamos por 

desconsiderar seu mandamento. Se esta não é a questão equivale a ela, devemos confessar 

que não podemos compreender a linguagem. Um coração assim dispostos iria perguntar: 

"Senhor, o que eu posso fazer?" e não "Senhor, o que queres que eu faça? "  

 

Além disso, essa pergunta quase sempre é feita por aqueles que repudiam a imersão e 

defender o "batismo infantil". Esta é uma estranha inconsistência de sua parte. Se seus 

pontos de vista sobre o "batismo infantil" estiverem corretos, então o batismo é para 

crianças "a ordenança salvadora" em todo o decorrer do tempo. É feito o meio, o único 

meio, da graça para eles. Sem fé, sem arrependimento, sem qualquer ato de aceitar no 

evangelho ou de seguir a Cristo, eles são, pelo batismo, apenas, feitos herdeiros de Deus, 

participantes do Dom Celestial, e herdeiros da vida eterna. Muitos, mesmo em nossos 

dias, e em nossa própria terra, entendem o batismo nesta mesma luz. No entanto, eles são 

muitas vezes os primeiros a nos culpar por nossa tenacidade em apegar-nos ao batismo, 

em sua forma e modo, como o encontramos revelado na Palavra de Deus.  

 

Não é nossa competência indagar se isso é necessário para nossa salvação ou não. 

Devemos cuidar dos deveres e deixar os resultados com Deus. Não é parte de um fiel 

servo perguntar: "Por que sou obrigado a fazer isso?" É o suficiente saber que é necessário 

para fazê-lo. Tiago, o apóstolo do Senhor, deu uma severa reprovação a este espírito de 

questionamentos, ao condenar aqueles que presumem ser juízes da lei, ao invés de 

seus executores. 

 

Nossa resposta à pergunta é Sim e Não. Tudo que o Senhor requer é salvífico; no 

entanto, nenhum dever tem salvação em si mesmo. Se a pergunta significa o seguinte: O 

batismo me salvará se eu negligenciar outras obrigações? então respondemos: Não; não 

há nada na Bíblia que seja salvador neste sentido. A salvação nunca foi feita para 

descansar em qualquer desses fundamentos. Mas se isso significar: Devo me submeter a 

tudo que Deus ordena para ser salvo? então respondemos: Sim: não há outro caminho de 

salvação, a não ser conformidade com a vontade divina. O homem viverá "por cada 

palavra que sai da boca de Deus. "  

 

O espírito que leva a tal pergunta é apenas egoísta, e afirmamos que esse egoísmo não 

tem lugar no evangelho. O dever do cristão é seguir a Cristo; e nenhuma sombra de 

egoísmo foi mostrada em toda a sua vida. Ele disse que veio não para fazer sua própria 



vontade; e se ele, o Senhor da vida e da glória, renunciou à sua própria vontade, é demais 

renunciarmos à nossa? Podemos realmente seguir a Cristo e ser indulgentes com nosso 

egoísmo e obstinação? Nesse caso, seu exemplo não tem valor. 

 

Se podemos ser salvos de uma forma de nossa própria escolha, então Deus revelou sua 

vontade em vão, e Cristo morreu em vão. Poderíamos seguir nossos próprios caminhos e 

satisfazer nossos sentimentos egoístas sem a Bíblia e sem a morte do Filho de Deus. Mas 

o indagador pode dizer: "Era necessário para nós que Cristo morresse, e abrisse o caminho 

de salvação; mas já que ele morreu por nós, não é necessário que sejamos assim estritos 

na conformidade com as regras estabelecidas nas Escrituras. Antes de Cristo morrer, na 

dispensação da lei, os homens estavam sujeitos aos termos expressos da revelação; mas 

não é assim nesta dispensação da graça, na qual uma liberdade maior é permitida." Essa 

declaração não é mera suposição ou "esboço de fantasia". Foi realmente instado, não 

apenas neste assunto, mas também em outros assuntos. É equivalente a dizer que sem a 

morte de Cristo, a obediência à vontade revelada de Deus era necessária; mas desde que 

ele morreu, podemos ser salvos sem nos conformar com as regras que ele nos deixou. Mas 

o que é isso senão fazer de "Cristo o ministro do pecado"? Considerando que as escrituras 

declaram que ele é o ministro da justiça. Ainda temos que aprender, nesta nossa era, que 

ele veio para cumprir a vontade de seu Pai; para "salvar seu povo de seus pecados"; "para 

aniquilar o pecado pelo sacrifício de si mesmo"?  

 

Essa posição antinomiana está tão longe de ser verdade, que o próprio Jesus mostra que 

o pecado teria sido mais desculpável (se fosse permitido usar a palavra em tal caso), se 

ele não tivesse vindo ao mundo; "mas agora eles não têm como cobrir seu pecado." Se 

Deus sofresse e suportasse aqueles tempos de ignorância, ele o faria, mas não mais, "mas 

agora ordena a todos os homens em todos os lugares que se arrependam" ou se afastem 

do pecado. Oxalá os homens deixassem de lado sua ilegalidade e aprendessem a se 

submeter a todos os requisitos divinos. É o mesmo espírito que rejeita a lei de Deus e as 

ordenanças do evangelho, pois o evangelho é o meio designado pelo Céu para pôr de lado 

a transgressão e levar o homem pecador à obediência a Deus. E é o mesmo espírito de 

submissão à autoridade divina que leva a guardar os mandamentos de Deus e a fé de 

Jesus. Apoc. 14:12. Jesus disse: "Eu e meu Pai somos um "; e os homens agora devem 

honrar o Filho, assim como honram o Pai, - nem mais nem menos. Aqueles que não 

encontram no evangelho o meio de glorificar a Deus Pai, estudaram em vão.  

 

Leitor, você tem seguido o Salvador nesta ordenança de sua autoria e nomeação, que ele 

honrou com seu próprio exemplo? Você morreu para a transgressão e foi enterrado com 

o seu Senhor moribundo no batismo? Se não, então nós perguntamos: "Por que você 

demora?" Alguns dizem que tremem e hesitam, porque é uma coisa muito solene 

obedecer a esta ordenança. Verdade; mas não é uma coisa muito solene desconsiderar e 

negligenciar isso? 

 

Se tremermos ao pensar na obediência aos requisitos divinos, muito mais devemos tremer 

ao pensar em desobediência.  

 

Convidamos os jovens. Acreditamos no batismo das crianças quando elas se voltam para 

Jesus, o amigo amoroso das crianças. Personificado pela Sabedoria, ele diz: "Aqueles que 

cedo me procuram, me encontrarão." Provérbios 8:17. Esta é uma promessa preciosa; mas 

se você o negligenciar, logo crescerá fora dela. Aos poucos podemos ouvi-lo falando 

assim: "Aquele que, sendo muitas vezes reprovado, endurece a cerviz, de repente será 



destruído, e isso sem remédio." Prov. 29: 1. Não pense que é uma dificuldade servir ao 

Senhor; Os "caminhos da sabedoria são caminhos agradáveis, e todos os seus caminhos 

são paz.” Provérbios 3:17. Não há paz no pecado. Não há visão mais bonita do que ver 

os jovens entregando seus corações a Deus, e seguindo seu Salvador no batismo. Os anjos 

no céu, bem como os santos na terra, regozijam-se com essa cena. Não diga que vai 

esperar até ficar mais velho; se você tem idade suficiente para pecar, você tem idade 

suficiente para se arrepender. E lembre-se também, você sempre tem idade suficiente 

para morrer. Não há tempo para atrasos. "Você não sabe o que um dia pode 

trazer." Muitos, muitos, lamentaram profundamente por terem adiado a obra de obedecer 

a Deus. Mas ninguém, não, nenhum de todas as multidões que serviram a Deus durante 

toda a vida, já se soube que proferiu uma palavra de pesar por ter começado cedo a seguir 

seu amado Senhor. Venha agora. "Agora é a hora." 

 

Convidamos os de meia-idade. Quantas vezes aqueles no auge da vida dizem: "Quando 

eu ficar mais estável na vida, e chegar a velhice, então vou servir ao Senhor." Pense bem 

no que isto significa. Você percebe como isso é um insulto ao seu Criador? que desprezo 

pelas reivindicações do Salvador? Isso significa que você tem prazer em pisar na lei do 

grande Deus; embora ele seja o autor de todas as bênçãos que você desfruta, e tenha um 

justo direito ao afeto do seu coração e ao serviço da sua vida, você escolhe desprezar sua 

autoridade e roubar-lhe o que é dele, contanto que você possa ter sucesso, ou encontrar 

prazer. Mas quando você gastar a força de sua masculinidade ou feminilidade; quando 

você insultar o amor de Deus e desafiar suas ameaças enquanto você puder, - então, 

quando suas energias estiverem falhando, e seu poder de trabalhar em sua causa se for, 

você virá a ele e lhe oferecerá o privilégio de levar você, um naufrágio moral, para salvá-

lo das consequências de sua indizível loucura e maldade. Você não admira que Deus, o 

infinitamente único Deus poupe você de seguir tal curso? Não é surpreendente a graça 

que ele salvou um pecador idoso? Tem certeza de que viverá para realizar seus planos; 

que você não será cortado em sua obstinação? É o querido Filho de Deus, que morreu 

para abrir um caminho de salvação para você, e agora implora seu precioso sangue em 

seu nome - ele é menos digno de seus melhores esforços, da força de sua masculinidade, 

do que Satanás, quem está sempre procurando enlaçar você e levá-lo à ruína? Rapaz, 

moça, o que está fazendo? Para onde você está indo? Reflita. Pare! seu próximo passo 

pode levá-lo além dos limites da misericórdia. Volte-se agora do pecado; morrer, sim, 

morrer para a transgressão dos santos mandamentos de Deus, ser enterrado com seu 

precioso Salvador, e levantar-se para viver para Deus: para desfrutar a paz - sua paz – 

uma paz que excede todo o entendimento, mesmo nesta vida, na vida eterna e glória de 

seu reino. Pense nesta alegria e glória. E você pode ter isso? Sim, você pode; mas não 

demore, pois o futuro não tem certezas para você.  

 

Convidamos os idosos. Que desculpa o idoso pode oferecer para persistir em desobedecer 

a Deus? Que esperança nesta vida - que alegria da terra - pode estar entre eles e seu dever 

para com seu Salvador? Eles vão responder que é difícil se arrepender de toda uma vida 

de pecado; difícil de superar hábitos de vida há tanto estabelecidos; difícil de mudar toda 

a corrente de pensamento, sentimento e ação, quando tudo foi tão longamente 

estabelecido. Eles dizem: "Se eu fosse jovem, seria fácil dar o meu coração a Deus. Se 

meus pecados não fossem tantos, se meu coração não tivesse endurecido por tantos anos 

de minha tolice. Oh, que eu tivesse me arrependido na minha juventude! Mas agora eu 

temo que seja tarde demais. "Que os jovens ouçam isto e tomem o aviso. Tarde demais! 

É muito tarde para você se demorar, para brincar à beira da eternidade. Tarde demais para 

desperdiçar mais tempo precioso; você não tem nenhum sobrando. Jesus ainda 



chama. Lance-se sobre ele agora, e prove a profundidade do seu amor. De fato, pode ser 

tarde demais amanhã. Sua misericórdia o seguiu por toda a sua vida. Ainda perdura para 

você. Você não pode pagar por acrescentar à ingratidão de sua vida passada rejeitando o 

último chamado de misericórdia.  

 

“Deixe a juventude em seu frescor e florescer, venha! 

Deixe o homem no orgulho de seu meio-dia, venha! 

Deixe a idade à beira do túmulo, venha! "  

“E quem quiser, tome de graça da água da vida”.  

  



CAPÍTULO XIII 

HISTÓRIA E TRÍPLICE IMERSÃO 

INTRODUÇÃO: THEODORET – SOZOMEN 

 

 

 

Fomos solicitados a observar o argumento histórico a favor da tríplice imersão. É um fato 

bem conhecido que a história é a principal dependência dos defensores da tríplice 

imersão. O grego do Novo Testamento é decididamente contra eles. As analogias da 

linguagem da Escritura são contra eles. E os fatos das Escrituras são contra eles. Mas, 

fortalecendo-se com afirmações históricas, traçando a prática, como afirmam, quase até 

o tempo dos apóstolos, eles não acham muito difícil construir inferências das Escrituras 

em seu favor. As inferências em si são muito fracas, como mostramos antes. Eles acham 

que essas inferências são justificadas pelas evidências tiradas da história. E assim de todas 

as maneiras, parece que a história é sua principal dependência.  

 

Essas pessoas publicaram um jornal em Illinois, no topo do qual está o Pr. JH Moore. Ele 

escreveu um panfleto de 64 p., Com o seguinte título pretensioso: "Tríplice Imersão 

rastreada até os apóstolos; sendo uma coleção de Citações históricas de autores modernos 

e antigos, provando que a tríplice imersão era o único método de Batismo já praticado 

pelos apóstolos e seus mediatos sucessores. "Pensamos que nem o conteúdo do livro nem 

os fatos justificam este título flamejante.  

 

Pr. Moore frequentemente cita James Quinter. Quinter escreveu um tratado intitulado "A 

Origem da Imersão Única". Esses dois trabalhos foram encaminhados a nós com a 

solicitação de que sejam notados. Agora vamos cumprir com esse pedido. Queremos 

fazer aqui algumas declarações que esperamos que o leitor considere.  

 

1. Nada pode ser justamente inferido da prática inicial ou da menção precoce de uma 

prática entre os sucessores dos apóstolos, visto que os erros mais selvagens e as inovações 

mais ousadas são encontradas entre os sucessores imediatos dos apóstolos. Dr. Miller, de 

Princeton, citado por Campbell em Debate with Rice, diz: - 

 

"Estamos acostumados a olhar para trás, para os primeiros tempos da igreja com uma 

veneração quase beirando a superstição. Correspondeu ao propósito do papado referir 

todas as suas corrupções aos tempos primitivos e representar esses tempos como 

exibidores de modelos de toda a excelência. Mas toda representação desse tipo deve ser 

recebida com desconfiança. A igreja cristã, acompanhando a era apostólica, e por meio 

século, apresentou de fato um aspecto venerável. Perseguida pelo mundo por todos os 

lados, ela foi favorecida em uma medida incomum com a presença do Espírito de sua 

divina Cabeça, e exibiu um grau de simplicidade e pureza que, talvez, nunca mais foi 

igualado. Mas antes do final do século II, o cenário começou a mudar; e antes do início 

do quarto período, uma deplorável corrupção da doutrina, disciplina e moral havia se 

infiltrado na igreja e desfigurado o corpo de Cristo. Hegesippas, uma historiadora 

eclesiástica, declara que 'a pureza virgem da igreja estava confinada aos dias dos 

apóstolos'. " 

 

Milner certamente não poderia ser acusado de preconceito indevido contra as primeiras 

tradições e costumes da igreja, mas ele diz: -  

 



"A superstição fez, ao que parece, profundas incursões na África. Era uma região bastante 

pouco polida, certamente muito inferior à Itália em termos de civilização. As tentações 

de Satanás são adequadas a temperamentos e situações; mas certamente não foi por 

práticas supersticiosas que as boas novas de salvação haviam sido introduzidas na África. 

Deve ter havido um declínio profundo. Uma das provas mais fortes de que o valor 

comparativo da religião cristã em diferentes países não deve ser estimado por sua 

distância da era apostólica, é dedutível dos tempos de Tertuliano." 

 

Muitas das inovações que finalmente ganharam espaço na igreja são rastreadas até 

Tertuliano. Ele primeiro menciona a aspersão em conexão com o batismo. Em seu 

trabalho "Sobre o batismo", cap. 2, ele diz: - 

 

"Sem despesas, um homem é mergulhado na água e, em meio à expressão de algumas 

poucas palavras, é aspergido e depois se levanta novamente, nem muito ou nem um pouco 

mais limpo, a consequente obtenção da eternidade é considerada mais incrível."- Edition 

of Clark, Edimburgo; também no cap. 12. Ele é o primeiro a mencionar padrinhos em 

batismo, e outros apêndices do rito, e mostraremos que ele é o primeiro a mencionar a 

tríplice imersão.  

 

2. Não devemos inferir que uma prática primitiva foi derivada dos apóstolos porque 

encontramos menção da prática, mas não encontramos menção de sua origem. 

Dificilmente uma única inovação ou dogma peculiar à Igreja Romana pode ser rastreado 

até sua origem. Os católicos baseiam seu argumento neste fato, que você não pode rastrear 

sua origem; sendo praticada tão cedo, a prática deve ter derivado dos apóstolos. Mas o 

arcebispo Whately apresenta um argumento contra eles deste mesmo fato; visto que as 

Escrituras fornecem plenitude ao homem de Deus para todas as boas obras, se esses 

dogmas tivessem sido promulgados pelos apóstolos, poderíamos facilmente rastreá-los 

até essa fonte. O seguinte irá ilustrar este ponto. Bingham, em Antiguidades da Igreja 

Cristã, falando do "Batismo de Sinos", diz: -  

 

"A primeira menção que temos disso é nas capitulares de Carlos, o Grande, onde só é 

mencionado para ser censurado. "- Livro 11, cap. 4, 2. 

 

Foi então na prática. Os bispos batizaram os sinos, mas quando e onde isso se originou, 

como passou a fazer parte do Cristianismo, não temos meios de averiguar. Devemos, 

portanto, concluir que foi derivado dos apóstolos? 

 

3. Como não será seguro inferir nada de uma prática porque era cedo mencionada, 

portanto, não podemos inferir sua autenticidade, por ser geralmente recebida. Pois (1) o 

espírito partidário era grande; a oposição dos partidos foi mais amarga, e os partidos mais 

fracos foram logo esmagados pelo poder, com mais frequência do que eram subjugados 

pelo argumento. (2) Como foi julgado pelo império que "a primazia deve permanecer 

com a Roma mais velha", de modo que a autoridade do império era chamada para derrubar 

tudo que se opusesse às doutrinas do bispo de Roma. E por esse meio as heresias foram 

extirpadas; e a os escritos dos hereges, sendo condenados, foram destruídos. Então agora 

temos apenas os escritos do partido ortodoxo, que então significavam, como agora 

significa, o partido mais forte, e todos os escritos dessa época de superstição e erro 

passaram pelas mãos daqueles que eram inescrupulosos em moldar tudo 

para se adequar ao seu propósito.  

 



Para mostrar que não podemos seguir implicitamente o que a história afirma tão cedo e 

assim geralmente guardado, referimo-nos ao fato de que o testemunho histórico em favor 

do batismo infantil faz com que tenha sido precoce e geral. A evidência a seu favor é 

muito maior do que a favor da tríplice imersão. Então como foi introduzida a comunhão 

infantil. Assim, Dr. Schaff: - 

 

“Nas igrejas orientais e norte-africanas prevalecia o sistema incongruente da comunhão 

infantil, que parecia decorrer do batismo infantil, e foi defendido por Agostinho e 

Inocêncio I., na autoridade de João 6:53. Na Igreja grega este costume continua até hoje, 

mas na latina, após o nono século, foi contestado e proibido. "- History of the Christian 

Church, vol. 2, 

 

Bingham diz que a comunhão infantil existia nos dias de Cipriano, um bispo africano no 

século III. A Igreja Grega, a que se referem os tríplices imersionistas com tal ar de triunfo, 

afirmam que a tríplice imersão, batismo infantil e comunhão infantil, todos vieram desde 

os dias dos apóstolos, e todos podem ser deduzidos das Escrituras. Nós em outros lugares 

mostráramos o absurdo de reivindicar autoridade escriturística para a tríplice imersão. Na 

história, não é tão fortemente embasada quanto o batismo infantil. Dos três ritos 

antibíblicos acima referidos, agora mantidos pela Igreja Grega, a tríplice imersão tem o 

argumento menos plausível a seu favor.  

 

E, 4. Devemos ter o devido cuidado ao receber as declarações de historiadores da Idade 

Média; pois, (1) Eles não sabiam mais dos fatos do primeiro século, pessoalmente, do que 

sabemos. Eles derivaram seu conhecimento daqueles quem escreveram antes de si. (2) 

Eles viveram em uma época em que quase ilimitada confiança foi colocada na 

tradição; quando quase qualquer escrito que foi recebido e endossado pela igreja foi 

aceito como autoridade sem maiores questionamentos. Isso será visto quando 

apresentarmos nosso argumento. 

 

Notaremos agora duas declarações de Quinter em seu tratado. Ele diz:-- 

 

"Chrystal, em seu livro intitulado 'História dos modos de batismo', cita Teodoreto, Bispo 

de Chipre, autor de História Eclesiástica e várias outras obras, e quem viveu na última 

parte do quarto e no início do quinto 

século, como segue: 'Ele (Eunomius) subverteu a lei do santo batismo, que tinha sido 

transmitido desde o início do Senhor e dos apóstolos, e fez uma lei contrária, afirmando 

que não era necessário imergir o candidato ao batismo três vezes, nem a mencionar os 

nomes da Trindade, mas mergulhar apenas uma vez na morte de Cristo.'"  

 

Não podemos dizer que Teodoreto nunca escreveu essas palavras, mas a citação vem até 

nós com uma postura suspeita. 1. Não há a menor evidência de que foi transmitido pelos 

apóstolos. Esse era um método muito comum de impor toda e qualquer prática, mesmo 

antes da época de Teodoreto. 2. O próprio Teodoreto era um partidário zeloso do lado 

ortodoxo, que se opunha amargamente aos dissidentes, e ele viveu quando a controvérsia 

sobre a Trindade era muito grande, e devemos mostrar que o respeito pela doutrina da 

Trindade era uma base para defender a tríplice imersão. Devemos nos referir a esta 

declaração atribuída a Teodoreto novamente. 

 

A próxima citação é oferecida por Sozomen. Citamos novamente o Tratado de Quinter: 

-  



 

"O que segue é a linguagem de Sozomen no que diz respeito à origem da única 

imersão. Ocorre em História Eclesiástica. Ele viveu, de acordo com Cave, por volta do 

ano 440 DC 'Alguns dizem que Eunômio foi o primeiro que ousou apresentar a noção de 

que o batismo divino deve ser administrado por uma imersão única; e para corromper a 

tradição que foi transmitida dos apóstolos, e que ainda é preservada por todos (ou entre 

todos). . . . Mas se foi Eunômio ou qualquer outra pessoa que apresentou opiniões 

heréticas em relação ao batismo, parece-me que tais inovadores, sejam eles quem forem, 

estiveram sozinhos em perigo, de acordo com sua própria representação, de sair desta 

vida sem ter recebido o santo rito do batismo; para se, depois de ter recebido o batismo 

de acordo com o modo antigo da igreja (ou seja, por tríplice imersão), eles o apontaram 

ser impossível reconfigurá-lo sobre si mesmos, deve-se admitir que eles introduziram 

uma prática à qual eles próprios não se submeteram, e assim comprometeram-se a 

administrar a outros o que nunca foi administrado a eles (ou seja, a única imersão até a 

morte de Cristo). O absurdo dessa suposição é manifesto de sua própria confissão; pois 

eles admitem que aqueles que não receberam o rito do batismo não tem o poder de 

administrá-lo. Agora, de acordo com sua opinião, aqueles que não receberam o rito do 

batismo em conformidade com seu modo de administração (ou seja, imersão única) não 

são batizado; e eles confirmam esta opinião por sua prática, na medida em que eles 

rebatizam (ou seja, por imersão única) todos aqueles que se juntam à sua seita, embora 

previamente batizados ( ou seja, por tríplice imersão) pela Igreja Católica.'-- Chrystal's 

História dos Modos de Batismo, p. 78. " 

 

Estas são as palavras atribuídas a Sozomen pelos tríplices imersionistas. A seguir estão 

as palavras exatas de Sozomen copiadas de sua História: -  

 

"Alguns afirmam que Eunomius foi o primeiro a sustentar que o batismo deveria ser 

realizado por imersão, e para corromper, desta forma, a tradição apostólica, que foi 

cuidadosamente transmitida até os dias atuais. . .. Mas se foi Eunomius, ou qualquer outra 

pessoa, que primeiro apresentou opiniões heréticas em relação ao batismo, parece-me que 

tais inovadores, quem quer que tenham sido, estavam sozinhos em perigo, de acordo com 

suas próprias representações, de sair desta vida sem ter recebido o rito do sagrado do 

batismo; pois se, após ter recebido o batismo de acordo com o antigo modo da igreja, eles 

acharam impossível reconfigurá-lo em si mesmos, deve ser admitido que eles 

introduziram uma prática à qual eles próprios não tinham sido submetidos, e assim se 

comprometeram a administrar aos outros o que nunca tinha sido administrado a si 

próprios. Assim, depois de estabelecer certos princípios, de acordo com sua própria 

fantasia, sem quaisquer dados, eles passam a conceder a outros, o que eles próprios não 

receberam. O absurdo dessa suposição é manifesto de sua própria confissão; pois eles 

admitem que aqueles que não receberam o rito do batismo não tem o poder de administrá-

lo. Agora, de acordo com sua opinião, aqueles que não receberam o rito do batismo em 

conformidade com seu modo de administração, não são batizados; e eles confirmam esta 

opinião por sua prática, à medida em que rebatizam todos aqueles que se unem a sua seita, 

embora previamente batizados pela Igreja Católica. "  

 

Uma feroz controvérsia grassou por muito tempo na igreja sobre se o batismo de 

hereges, ou aqueles que não se conformavam com o partido dominante, deveria ser aceito 

como válido. Será visto acima que toda referência à imersão única e tríplice foi inserida 

neste extrato, não por Sozomen, mas pelo homem que o citou a favor da tríplice 

imersão. Eles podem de fato dizer que é isso que Sozomen quis dizer, mas se Sozomen 



não conseguiu dizer o que queria dizer e precisa ser corrigido neste dia, ele não é 

competente para testemunhar neste ou em qualquer outro caso. Nenhuma palavra nossa é 

necessária para rotular o curso de Chrystal como desonroso em espalhar a seus leitores 

esta citação das palavras de Sozomen.  

 

Não contestamos que a tríplice imersão prevaleceu em uma extensão considerável nos 

dias de Sozomen; mas nos opomos fortemente a qualquer controversialista que o faça 

muitas vezes dizer o que ele nunca disse. Mas nossos opositores podem perguntar: como 

seria, se a tríplice imersão então existisse? Nós respondemos: 1. Se não pudéssemos 

descobrir outro sentido, ainda denunciamos o curso como indigno, de tecer em uma 

citação histórica, aquilo que pensamos que significa, embora não seja dito. A Igreja 

Católica, em todas as suas fraudes piedosas, nunca foi além disso. 2. Encontramos 

referência histórica para aspersão na igreja cerca de dois séculos e meio antes de 

Sozomen escrever. Agora, na medida em que Sozomen falou depreciativamente da 

imersão (não de imersão única), ele pode ter se referido naquele momento à 

aspersão como modo preferível. Mas, 3. Qualquer modo que Sozomen pretendia 

endossar, é condenado por suas próprias palavras, pois fala a favor de uma "tradição 

transmitida pelos apóstolos." Ele sabe muito pouco sobre a história da igreja para quem 

não sabe que a tradição obteve uma posição padrão no século V. E prometemos mostrar, 

também, que a primeira autoridade para a tríplice imersão se baseou apenas na tradição. 

 

  



CAPÍTULO XIV 

JUSTIN MARTYR - CLEMENT - TERTULLIAN –  

SR.REEVES - CANONES APOSTÓLICOS – MUNNULUS 

 

 

 

Sr.Moore apoia fortemente os esforços de Quinter em favor de seu sistema, mas seu 

próprio panfleto é muito mais amplo em referências históricas. Ele diz que rastreou isso 

diretamente aos apóstolos. Os três escritores mais próximos dos apóstolos dados por ele 

são Tertuliano, 160-220 dC; Clemente de Alexandria, 150-220 dC; e Justin Martyr, 100-

165 dC. Estas são as mais importantes de todas as testemunhas, porque eles viviam mais 

perto dos apóstolos, e aqueles que os seguiram deveriam depender deles mais ou menos 

para qualquer "tradição transmitida dos apóstolos." Devemos tomá-los na ordem inversa 

e observar primeiro  

 

JUSTIN MARTYR, 

 

Porque ele era o mais próximo dos apóstolos. O Sr. Moore cita e comenta como segue: -  

 

"Justin escreveu '’Uma Apologia aos Cristãos, endereçada ao Imperador, ao Senado e ao 

Povo de Roma.' Neste trabalho ele descreve as doutrinas e ordenanças da igreja de 

Cristo; e no batismo tem a seguinte passagem: 'Então nós os trazemos para algum lugar 

onde há água, e eles são batizados pela mesma forma de batismo pelo qual fomos 

batizados; pois eles são lavados na água em nome de Deus o Pai, Senhor de todas as 

coisas e de nosso Salvador Jesus Cristo e do Espírito Santo. '  

 

"As obras de Justin foram escritas na língua grega e foram traduzidas pelo Sr. Reeves, 

que, ao falar da confissão habitualmente feita naquelas primeiros vezes, diz sobre a 

passagem acima: 'Os candidatos foram três vezes mergulhados na água na nomeação das 

Três Pessoas na abençoada Trindade. '  

 

"Esta é a opinião sincera do tradutor erudito, que quando Justin escreve sobre os cristãos 

sendo lavados em nome do Pai, do Filho e do Espírito Santo, ele significa nada menos 

que a tríplice imersão. Damos ao Sr. Reeves ' convicções e opinião sincera como um 

argumento justo em apoio ao fato de que a passagem acima se refere ao tríplice imersão."  

 

O Sr. Moore faz suas citações acima de Pengilly sobre o Batismo. E aqui, leitor, temos a 

primeira pedra, a própria pedra angular do edifício da tríplice imersão; a primeira 

testemunha - aquela mais próxima dos apóstolos - para provar que a tríplice a imersão 

existia nos dias dos apóstolos. Aqui temos vários pontos de interesse.  

 

1. Justin não diz absolutamente nada sobre a trígono imersão! Somos lembrados do caso 

do advogado que disse ter cinco razões para apresentar porque sua testemunha não foi na 

corte. Primeiro, ela estava morta. O juiz aqui o dispensou de dar ao outro 

quatro. Podemos parar aqui com um caso claro, mas examinaremos um pouco mais 

distante.  

 

2. É a opinião sincera do Sr. Reeves que Justin significava tríplice imersão, embora ele 

não diz nada sobre isso. Em que se baseia esta opinião e em que vale a pena, veremos em 

breve.  



 

3. A opinião do Sr. Reeves é oferecida como um argumento justo a favor do fato de que 

a passagem refere-se à tríplice imersão.  

 

Deve ser lembrado que nenhum outro autor da época de Justin é citado para provar a 

existência do fato presumido. Todo o ônus da evidência está na opinião do Sr.Reeves. 

 

Na "Biblioteca Ante-Nicene", publicada por Clark, Edimburgo, as obras de Justin são 

traduzidas pelo Dr. Dods. Do cap. 61 de sua primeira Apologia copiamos como segue: -  

 

“Também vou relatar a maneira como nos dedicamos a Deus, quando fomos feitos novos 

por meio de Cristo; para que, se omitirmos isso, parecemos ser injustos na explicação que 

estamos fazendo. Tantos quantos estão persuadidos e acreditam que o que dizemos e 

ensinamos é verdade, e nos comprometemos a ser capazes de viver de acordo, são 

instruídos a orar e suplicar a Deus com jejum, pela remissão dos pecados que já passaram, 

estamos orando e jejuando com eles. Então eles são trazidos por nós onde há água, e são 

regenerados da mesma maneira que nós mesmos fomos regenerados. Pois em nome de 

Deus, o Pai e Senhor do Universo, e de nosso Salvador Jesus Cristo, e do Espírito Santo, 

eles então recebem a lavagem com água. Porque Cristo também disse: "A não ser que 

nasças de novo, não entrarás no reino dos céus."  

 

Se a tradução do Dr. Dods estiver correta, e o Dr. Schaff fornecer da mesma forma, então 

o termo batismo é usado pelo Sr. Reeves apenas por implicação. No entanto, a ideia 

de regeneração batismal é fortemente favorecida pela linguagem de Justin; tão cedo 

começaram as visões errôneas do batismo a encontrar o caminho para a igreja. Mas por 

nenhuma construção possível pode a tríplice imersão ser inferida de sua linguagem.  

 

A próxima testemunha citada mais perto da época dos apóstolos é  

 

CLEMENTO DE ALEXANDRIA 

 

O Sr. Moore cita e comenta o seguinte: -  

 

"Clemente está se dirigindo às igrejas plantadas pelos apóstolos - igrejas compostas por 

membros, muitos dos quais foram batizados pelos sucessores dos apóstolos - quando ele 

usa as seguintes palavras: 'Vocês foram levados à água assim como Cristo foi levado ao 

túmulo, e foram três vezes imersos, para significar os três dias de seu enterro. '- Wiberg 

on Baptism, p. 228. "  

 

Não podemos dizer positivamente que Clemente nunca escreveu essas palavras, mas 

estamos mostrando fortemente a dúvida. Nenhuma referência é feita a qualquer trabalho 

onde ele possa ser encontrado. Achamos que tivemos acesso e examinamos todos os 

escritos que são geralmente atribuídos a Clemente, mas essas palavras não estão 

neles. Nós vimos liberdade que foi tomada com Sozomen para fazê-lo testemunhar de seu 

propósito, e que argumento forte é feito do nada no caso de Justin; e porque, se 

esta citação é genuína, não nos foi dito de onde foi tirada? O que é oferecido como prova 

deve ser mostrado como prova. Temos o direito de questionar tais citações avulsas.  

 

Não consideramos isso, entretanto, como o testemunho citado de Justin. E se isto deve 

provar ser genuíno, o que temos boas razões para duvidar, devemos lembrar daquela 



tríplice imersão que foi reconhecido na África mais cedo do que em qualquer outro 

lugar; e que a África era, naquele tempo, o berço das inovações supersticiosas na fé 

cristã. Veja Milner, como citado antes.  

 

TERTULIANO 

 

Não há dúvida de que Tertuliano mencionou a tríplice imersão; mas ele se referiu apenas 

à tradição. Isso é negado pelos tríplices imersionistas, mas a prova é decididamente 

contra eles. Sr. Moore publica um apêndice de Advertencia sobre este ponto. Ele diz:-- 

 

"Nos escritos de Campbell, Hinton, Fuller e Wiberg, Tertuliano é acusado de afirmar que, 

'somos imersos três vezes, cumprindo um pouco mais do que nosso Senhor decretou no 

evangelho. ' Isso, no entanto, é simplesmente uma tradução incorreta do texto latino, cuja 

tradução em Oxford é a seguinte: 'Então somos nós mergulhados três 

vezes, empenhando [não cumprindo] algo mais do que o Senhor prescreveu no 

evangelho. ' Antes dos candidatos serem batizados, eles juraram algumas coisas não 

mencionadas no evangelho, e a estas Tertuliano se refere. "  

 

Estas palavras de Sr. Moore não justificam os fatos. Tertuliano não fala do que foi 

feito antes do batismo, mas no batismo. E a versão de Campbell, Hinton, Fuller e Wiberg 

são mais precisas em seguir o original, do que é seguido e fornecido por Stuart, que 

citamos em outro lugar. As palavras de Stuart na íntegra nesta passagem são as seguintes: 

-  

 

"O próprio Tertuliano, no entanto, parece ter considerado esta tríplice imersão como algo 

acrescentado aos preceitos do evangelho; pois assim ele fala em seu livro, 'De Corona 

Militis': 'Daí somos três vezes imersos ( ter mergitamur ), respondendo, ou 

seja, cumprindo, um pouco mais ( amplius aliquid respondentes ) do que o Senhor 

decretou no evangelho. '"  

 

Stuart é certamente tão literal quanto pode ser ao traduzir respondendo, responder; e 

ninguém pode fazer objeção à ele e torná-lo equivalente a cumprir, neste caso; enquanto 

a frase inteira em Tertuliano aponta inequivocamente para a ação da tríplice imersão, e 

não para nada antes do batismo. 

 

Mas há um teste decisivo para o qual agora levaremos esse 

assunto. Bingham,"Antiguidades da Igreja Cristã", é uma das testemunhas citadas pelo 

Sr. Moore, em suas evidências históricas. Bingham tratou de todo o assunto longamente, 

embora ele não dê diretamente sua própria opinião sobre a correção do método. Da 

derivação da tríplice imersão, ele diz: - 

 

“Alguns derivam da tradição apostólica; outros, da primeira instituição do batismo por 

nosso Salvador; enquanto outros consideram isso apenas uma circunstância indiferente 

ou cerimônia, que pode ser usada ou omitida sem qualquer prejuízo para o sacramento 

em si, ou violação de qualquer indicação divina. Tertuliano, São Basílio e São Jerônimo 

colocam-no entre os ritos da igreja que eles consideram ser transmitidos da tradição 

apostólica. "- Livro 11, cap. 11. 

 

Aqui aprendemos que os primeiros defensores da tríplice imersão não tinham 

concordância quanto à sua origem. Alguns atribuíram isso à instituição do Salvador, mas 



estes não foram seus primeiros defensores. Outros atribuíram-no à tradição; e ainda 

outros o consideraram um assunto indiferente. Ali não estava entre eles um acordo sobre 

o assunto como os tríplices imersionistas querem que acreditemos.  

 

Será notado que a "tradição apostólica" se distingue daquela que foi nomeada pelo 

Salvador. Tertuliano, a primeira testemunha da tríplice imersão, e o príncipe dos 

inovadores tradicionais ", coloca-o entre os ritos da igreja que eles consideram ser 

herdados da tradição apostólica . " Isto mostra que o "Cuidado" do Sr. Moore é 

totalmente fútil, e que sua construção das palavras de Tertuliano está errada.  

 

O primeiro nome dado por Bingham entre aqueles que afirmam que essa tríplice imersão 

veio da nomeação do Salvador, é o de Crisóstomo; mas Crisóstomo viveu dois séculos 

após Tertuliano, em uma época em que as tradições foram mais firmemente estabelecidas 

como autoridade na igreja. Em uma revisão de toda base, devemos nos referir a Tertuliano 

e Crisóstomo novamente. Faremos brevemente menção 

 

SR. REEVES 

 

Este é um testemunho de grande importância para os tríplices imersionistas. É 

a opinião dele que faz o "argumento justo" de que Justin Martyr acreditava na tríplice 

imersão! Achamos, no entanto, que injustiça é feita ao Sr. Reeves pelo Sr. Moore. Ele 

pode falar na verdade da "confissão daqueles primeiros tempos ", que é bastante 

indefinida, e de tríplice imersão nos primeiros tempos, sem atribuir essa ideia a Justin. O 

Sr. Reeves declarou o forte argumento, em sua própria mente, para essa prática, nas 

seguintes palavras: -  

 

"Os antigos observaram cuidadosamente a tríplice imersão, tanto que, pelos 'Cânones 

Apostólicos', o bispo ou presbítero que batizava sem isso era deposto do ministério. "  

 

Que alguém acreditou e praticou a tríplice imersão desde cedo na igreja cristã, não 

negamos. Mas desejamos que o leitor tenha em mente que agora estamos procurando 

a autoridade para a prática. Sr. Reeves foi citado com grande confiança, e ele se refere 

à sua autoridade. Esta mesma autoridade é em outro lugar fornecida por Eld. Moore, 

então vamos notar 

 

"OS CANÕES APOSTÓLICOS." 

 

Destes, Sr. Moore diz: "Estes 'Cânones, que consistem em oitenta e cinco leis 

eclesiásticas, contêm uma visão do governo da igreja entre os gregos e cristãos orientais 

nos primeiros séculos da religião cristã '(Mosheim, vol. 4, pág. 44), e pode ser invocado 

para traçar o batismo cristão até uma data anterior. Alguns eruditos, que fizeram 

pesquisas profundas a respeito da origem desses Cânones, atribuíram a alguns deles uma 

data muito anterior do que 200 d.C. 

 

"O quinquagésimo dos Cânones Apostólicos diz o seguinte: 'Se algum Bispo ou 

Presbítero não realiza três imersões de uma iniciação, mas uma imersão que é dada na 

morte de Cristo, que ele seja deposto; pois Senhor não disse: "Batizeis na minha morte", 

mas "Vão e façam discípulos de todas as nações, batizando-as em nome do Pai, e do Filho, 

e do Espírito Santo." Portanto, ó Bispos, mergulhem três vezes - em um só Pai, e Filho e 



Espírito Santo, de acordo com a vontade de Cristo pelo Espírito. '- Quinter e O Debate 

de McConnel, p. 114. " 

É a isso que o Sr. Reeves se refere; mas ele não diz uma palavra quanto à sua data, origem 

e autenticidade. É claro que foi escrito por alguém, e que alguém acreditou em três 

imersões. Mas quem era, e quando ele escreveu, ninguém sabe. Era uma prática muito 

comum naqueles dias de falsificações piedosas rotular seus escritos como apostólicos, ou 

atribuí-los a algum cristão digno, para dar-lhes peso entre aqueles que não pararam para 

discriminar entre o verdadeiro e o falso.  

 

Esses cânones são de fontes desconhecidas. Nem todos perceberam de uma vez. Observe 

que o Sr. Moore diz: "Alguns homens eruditos ... designaram alguns deles, de uma data 

muito anterior a 200 d.C." Mas, do que está em questão, o quinquagésimo, ele não diz 

nada. Ele deve ter conhecido alguns dos fatos a respeito, e se esforçado para dar 

autoridade a isso, falando uma boa palavra para "alguns deles ", saboreia muito do mesmo 

espírito que os originou. Dos Cânones, Dr. Schaff diz: -  

 

"São evidentemente de crescimento gradual, e foram coletados após meados do século 

IV, ou não até a última parte do quinto, por alguma mão desconhecida, provavelmente 

também na Síria. "  

 

Nesses Cânones são encontrados, com notas, em uma "História dos Concílios Cristãos", 

pelo Bispo Hefele, da Alemanha. Anexado ao Canon 50, o citado acima, está esta 

observação: -  

 

"Este Cânon está entre os mais recentes da coleção. Não é conhecido de que fonte é 

derivada. "  

 

Por enquanto, dispensamos os Cânones Apostólicos, de bom grado, de acordo com os 

tríplices imersionistas, pois toda a honra é adquirida pelo uso que fazem deles. 

 

Precedendo esses Cânones, em termos de cronologia, vem o testemunho de  

 

MUNNULUS, BISPO DE GIRBA 

 

Suas palavras, reivindicadas em favor de três imersões, foram proferidas no sétimo 

Conselho de Cartago, realizado sob Cipriano, em 256 d.C. Houve 85 bispos presentes. O 

único objetivo deste conselho era resolver a questão da validade do batismo administrado 

por hereges; e o testemunho unânime foi que aqueles que foram batizados por hereges 

devem ser batizados novamente, para que entrassem na igreja católica ou 

ortodoxa. Nenhuma palavra foi falada contra seu modo ou forma de administrá-lo; apenas 

que era inválido, ou não havia batismo algum, porque foi pelas mãos de um 

herege. Cipriano preservou em registro a decisão de cada membro do conselho. Damos 

espécimes, que o animus do conselho pode aparecer. Januário de Muzzuli disse: - 

 

“Estou surpreso, pois todos confessam que há um só batismo, mas nem todos percebem 

a unidade do mesmo batismo. Pois a igreja e a heresia são duas coisas, e coisas 

diferentes. Se os hereges têm batismo, nós não; mas se tivermos, os hereges não podem 

ter. Mas não há dúvida de que somente a igreja possui o batismo de Cristo, visto que 

somente ela possui a graça e a verdade de Cristo."  

 



Ahymus de Ausvaga disse: "Recebemos um batismo, e esse mesmo nós guardamos e 

praticamos. Mas aquele que diz que os hereges também podem batizar legalmente, tem 

dois batismos. "  

 

O seguinte nós copiamos do livro do Sr. Moore: - 

 

"256 d.C., enquanto no famoso Conselho de Cartago, Munnulus fez uso da seguinte 

linguagem em um de seus discursos, preservado por Cipriano: 'A verdadeira doutrina de 

nossa santa mãe, a Igreja Católica, sempre, meus irmãos, foi conosco, e ainda permanece 

conosco, especialmente no artigo do batismo, e na tríplice imersão com a qual é 

celebrado; nosso Senhor disse: 'Ide e batizai os gentios, em nome do Pai, do Filho e do 

Espírito Santo.'-- Works of Ciprian, parte 1, p. 240." 

 

O seguinte, como palavras de Munnulus, copiamos dos registros de Cipriano deste 

conselho, em suas Obras, vol. 2, pág. 204: - 

 

"A verdade de nossa Mãe, a Igreja Católica, irmãos, sempre permaneceu e ainda 

permanece conosco, e mesmo especialmente na Trindade do batismo, como nosso Senhor 

diz: 'Ide e batizai as nações em nome do Pai, do Filho e do Espírito Santo.' Desde então, 

sabemos claramente que os hereges não têm Pai, Filho ou Espírito Santo, eles deveriam, 

quando vierem para nossa igreja Mãe, verdadeiramente nascer novamente, e ser 

batizado; para que o câncer que eles tinham, e a raiva da condenação e a feitiçaria do erro 

podem ser santificadas pela pia sagrada e celestial. "  

 

Tememos que a mesma liberdade foi tomada com as palavras de Munnulus que foi levado 

com a história de Sozomen. Aquilo que foi chamado por ele de "a Trindade do batismo 

", é usado como testemunho para defender uma tradição, chamada "batismo e a tríplice 

imersão", etc. A diferença é material, há uma reduplicação do termo batismo, ou imersão, 

e a duplicata torna-se uma palavra de explicação, tal como encontramos inserida nas 

palavras de Sozomen. 

 

Mas pode surgir a pergunta: O que ele quis dizer com "a Trindade do batismo"? Ele 

mesmo explica; nós, diz ele, batizamos em nome do Pai, do Filho, e do Espírito, enquanto 

os hereges não têm Pai, Filho, nem Espírito Santo. Portanto, em vez de três imersões, ele 

se refere às três pessoas invocadas no ato do batismo. E a mesma ideia é ainda mais 

claramente expressa por outros autores antigos. Assim, em "Reconhecimentos" de 

Clemente, livro 3, cap. 67, da seguinte forma: - 

 

"Mas cada um de vocês será batizado nas águas que sempre correm, com nome da Bendita 

Trindade sendo invocado sobre ele. "  

 

E novamente duas vezes em suas "Homilias", assim: -  

 

"Lavando-se em um rio que flui, ou em uma fonte, ou mesmo no mar, com a invocação 

três vezes abençoada, você será capaz não apenas de afastar os espíritos que se escondem 

em você", etc. - Hom. 9, cap. 19 

 

“Pois há algo que é misericordioso no nascimento sobre as águas, e resgata do castigo 

futuro aqueles que são batizados com a invocação três vezes abençoada.” - Hom. 11, cap. 

26 



 

Estamos bem cientes de que a "tríplice bem-aventurança", ou "invocação três vezes 

abençoada", extraída diretamente das palavras das Escrituras, logo foi feito o fundamento 

do batismo triplo, nem um pouco baseado nas Escrituras, mas baseado apenas na tradição. 

Assim, os fatos da história destroem completamente a reivindicação da prática inicial da 

tríplice de imersão, ou seu rastreamento aos dias dos apóstolos. Nós admitimos que cedo 

o suficiente foi encontrado entre as superstições que surgiram até mesmo nos dias de 

Tertuliano. Somos cuidadosos em seguir o testemunho histórico mais adiante, porque 

volumes de tradição não têm peso para nós, e está provado que isso não possui nenhuma 

outra origem.  

 

As palavras do Dr. Miller, do Princeton College, são dignas de constante lembrança: 

"Suponha que você tenha encontrado tais declarações em alguns ou todos dos primeiros 

pais. Então? O fato histórico não é uma instituição divina." 

 

  



CAPÍTULO XV 

EUNOMIUS 

PESO DAS COTAÇÕES HISTÓRICAS 

A IGREJA GREGA 

 

 

 

Os defensores das três imersões afirmam que Eunomius, bispo de Cyzicum, foi o 

originador da imersão única. Não existe evidência suficiente para este efeito. Eles 

professam provar isso por Sozomen e Theodoreto. Mas Sozomen não diz o que eles 

atribuem a ele. Teodoreto, em sua história, dá um relato bastante completo de Eunômio, 

de ser condenado como amigo de Ário, ao tomar o bispado, mas nenhuma palavra daquilo 

que lhe é atribuída. Ele também tem registrada uma carta sinódica de um concílio 

realizado em Constantinopla, 381 dC, nas quais estão as seguintes palavras: -  

 

“Rejeitamos a hipótese de Sabelleus, que confunde as três pessoas ao negar suas 

características; nem recebemos a blasfêmia dos Eunomianos, dos Arianos ou dos 

Espíritas, que dividem a substância, a natureza e a divindade da Divindade, e que, 

negando a Trindade incriada e consubstancial e co-eterna, falam de uma Trindade que 

eles representam como tendo sido criada, ou consistindo de diversas naturezas." 

 

O que essas pessoas realmente acreditavam nunca será conhecido. Um breve aviso do 

tratamento dos hereges naquela época pode não estar fora do lugar. Bower diz: - 

 

"Encontraremos muito poucos, se é que há algum, que, em suas doutrinas de ensino, não 

aprovadas pelos pais, não foram imediatamente transformados por eles, fora seu grande 

zelo pela pureza da fé, em monstros de maldade, embora eles próprios talvez os tenham 

proposto antes aos padrões de cada Virtude cristã. Cabe-nos, portanto, ser muito 

cautelosos ao dar crédito ao que dizem daqueles a quem chamam de hereges."- History 

of the Popes, vol. 1, p. 

 

Ao ler a história daqueles tempos, muitas vezes ficamos impressionados com a ideia de 

que a ambição, ao invés do cristianismo, levou ao partido dominante, e que o zelo dos 

ortodoxos não foi tão fortemente despertado contra as vidas, ou mesmo contra as 

doutrinas, daqueles chamados hereges, como contra suas pessoas. O espírito e 

temperamento da época parece bem expresso por Gibbon: "A religião era a 

pretensão; mas no julgamento de um santo contemporâneo, a ambição era o genuíno 

motivo da guerra episcopal. "  

 

Eunomius foi ordenado bispo, provavelmente por volta de 360 d.C. O Sr. Moore não diz, 

de fato, que o 50º Cânon era anterior a 200 d.C, mas ele evidentemente deseja fazer com 

que seja assim. Por que mais pleitear por sua data inicial, dizendo que alguns homens 

eruditos atribuíram a alguns deles uma data muito antes de 200 d.C.? Mas se o 50º Cânon 

foi quase tão cedo quanto isso, eles querem que pensemos, como então parece, que 

Eunomius originou imersão única quase dois séculos depois? Aqui está um Cânon 

Apostólico, se não vindo da própria idade dos apóstolos, mas de seus imediatos 

sucessores, perto o suficiente deles para serem justamente chamados de "Apostólicos", 

que fortemente condena uma prática que não foi introduzida até perto do final do quarto 

século! Chrystal estima tanto este Cânon que constantemente o chama de "Cânon 50 dos 

apóstolos ", e ainda assim ele afirma que Eunômio, perto do século V, foi o originador da 



imersão única, que este "Cânon dos Apóstolos" assim condena veementemente! O erro 

também se apoia em uma "cerca oscilante". 

 

PESO DAS COTAÇÕES HISTÓRICAS 

 

Aqueles que favorecem a tríplice imersão parecem pensar que seu argumento é forte se 

eles puderem citar muitos autores que concordam que a tríplice imersão prevaleceu entre 

os primeiros cristãos. Admitimos que sim, e dez mil testemunhas desse efeito não 

aumentam em absoluto a veracidade, nem ainda a importância do fato. Mas, embora 

saibamos que muitos erros escandalosos, mantidos até hoje por alguns, mas pelos mais 

repudiados, prevaleceram ao mesmo tempo e foram introduzidos tão integralmente como 

cedo, o simples fato de que a prática existia em uma idade precoce não prova nada a seu 

favor. A questão não é: isso existia? mas, por que autoridade existia? Satanás existiu 

desde muito cedo e assumiu que tomaria seu lugar entre os filhos de Deus; mas nem sua 

idade nem tal associação dão qualquer santidade ao seu caráter. 

  

Se pudesse ser mostrado que a igreja era extremamente pura na era de seu primeiro 

reconhecimento pelos "pais", e que nenhum outro erro ainda havia obtido um fundamento 

entre os bispos e presbíteros, isso seria uma presunção a seu favor. No entanto, apenas 

uma presunção, se não puder ser claramente encontrada nas Escrituras. A história não 

tem autoridade. Por este motivo não perseguimos o primeiro argumento histórico, porque 

ele não tem peso em nossas mentes. Não deveríamos ter nos desviado do curso 

inicialmente traçado, para observar o argumento histórico em tudo, se não fosse pelo 

pedido dos irmãos a quem respeitamos muito e cujo julgamento honramos. Dissemos e 

repetimos que não nos importamos com o que as pessoas fizeram; nossa única 

investigação é respeitar o que eles deveriam ter feito. A história pode nos informar o que 

eles fizeram, mas olhamos à Bíblia apenas por dever - pelo que devemos fazer. Mas além 

dessa declaração, devemos registrar nossa convicção mais solene de que a história – cedo 

na história - não foi nada a favor da tríplice imersão. Nós a rastreamos diretamente na 

África por seus primeiros adeptos, e descobrimos que eles reconheciam a tradição como 

sua base.  

 

Existem três pontos que devemos examinar: o peso do testemunho da Igreja Grega; a luz 

em que o batismo era realizado entre os antigos Cristãos; e as razões que foram sugeridas 

em favor da tríplice imersão. E primeiro  

 

A IGREJA GREGA 

 

Embora seja uma questão de menor importância, ainda Sr. Moore não é estritamente 

correto em datar a era da Igreja Grega antes de sua separação da comunhão de Roma na 

última parte do século IX. Antes disso, eles eram considerados um corpo; depois disso, a 

grega e as igrejas romanas tornaram-se distintas. Até agora, no entanto, como sua prática 

é em causa, provavelmente não é afetada por esta circunstância. A Igreja Grega é 

frequentemente referida como um exemplo sobre o assunto do batismo. É dito que eles 

deveriam entender melhor sua própria língua original: portanto, é seguro segui-los em sua 

definição de batismo.  

 

Já dissemos: Nós os seguimos com segurança na definição da palavra; mas ousamos não 

segui-los em sua construção da ordenança. Para isso podemos mostrar uma razão. Ao 

dar para batizar a definição, como imergir, eles seguem o uso da linguagem em que o 



Novo Testamento foi escrito. Mas, tendo estabelecido a identidade 

do batismo e imersão, se seguirem a tradição e praticarem três imersões, que na verdade 

são três batismos, eles então partem do texto grego do Novo Testamento, que diz 

claramente um batismo. E aqui a verdade nos obriga a deixá-los. Sr. Moore cita 

Alexander de Stourdza como declarando que a Igreja Grega "administra o batismo à 

semelhança daquele de Cristo ", e ao praticarem a tríplice imersão, ele infere que é depois 

dessa semelhança. Aqui repetimos outras palavras deste autor da seguinte forma: -  

 

"A igreja do Ocidente, então, se afastou do exemplo de Jesus Cristo; ela obliterou toda a 

sublimidade do símbolo exterior; enfim ela comete um abuso de palavras e de ideias, ao 

praticar o batismo por aspersão, este próprio termo sendo, em si mesmo, uma 

contradição irrisória. O verbo baptizo, immergo, tem na verdade, apenas uma única 

aceitação. Significa literalmente e sempre mergulhar. Batismo e imersão, portanto, são 

idênticos; e dizer, batismo por aspersão, é como se alguém dissesse, 

imersão por aspersão, ou qualquer outro absurdo dessa natureza. " 

 

Esta é certamente uma apresentação forte do caso; mas se for verdade, que todos nós 

admitimos, que a imersão e o batismo são idênticos, será necessário um mais sábio do 

que Alex. De Stourdza para mostrar que três imersões e três batismos não são idênticos! 

E, na medida em que o batismo e a imersão são iguais, se três batismos e três 

imersões não são iguais, é porque três não são iguais a três! Permanece sem disputa 

sobre a igualdade de batismo e imersão; e toda a matéria gira em torno da questão: o 

número três é igual a si mesmo? Aqui está o absurdo da teoria da tríplice imersão reduzida 

a uma demonstração matemática. Pois é um axioma que, se iguais forem adicionados a 

iguais, os resultados serão iguais. Então, como três são iguais a três, se eles forem 

adicionados, respectivamente, à imersão e ao batismo, que também são iguais, os 

resultados são iguais. Daí três imersões igual a três batismos. Ficaríamos satisfeitos em 

ver alguém tentar estabelecer o inverso desta proposição. Mas três batismos são 

contrários às Escrituras; portanto, três imersões são contrárias às Escrituras.  

 

O Sr. Moore cita o Dr. Carson para confirmar a visão de que as três imersões 

(devidamente designadas três batismos pelo Dr. Carson) respeitam a ação, enquanto um 

batismo (propriamente uma imersão) tem a ver com o rito. Dr. Carson disse:--  

 

“As três imersões são, na avaliação de quem as utilizou, são apenas um rito. "  

 

Dr. Carson era um homem muito consciencioso. Ele sacrificou tudo que um homem da 

mais alta cultura e melhores perspectivas mundanas poderia sacrificar para apresentar a 

imersão na prática da igreja. Mas ele nunca pronunciou uma palavra a favor de três 

imersões, como esperaríamos que ele fizesse se acreditasse que esse é o sentido da 

injunção das Escrituras.  

 

Além disso, há um erro em distinguir entre a ação e o rito. Um rito é necessariamente 

uma ação; o sentido de um determina o sentido do outro. A distinção assumida, "na 

estimativa de quem os utilizou", como Dr. Carson disse, afirmamos que é injusto. Sr. 

Moore diz sobre Alexander Campbell's em defesa de um batismo: -  

 

"O único batismo, ou uma imersão, visto por Campbell, não foi a ação pela qual o rito foi 

realizado, mas o próprio rito. . .. As três imersões vistas através de seus óculos históricos 

eram a mesma coisa, só que sob uma aparência."  



 

E é apenas pelo poder mágico dos "óculos históricos" que qualquer pessoa pode ver três 

imersões. O valor real da visão que tentamos colocar diante de nossos leitores. Temos 

notado há algum tempo que os espetáculos históricos são uma panaceia com uma certa 

classe dada ao estrabismo teológico. Nós o consideramos dispositivos empíricos, 

prejudiciais à visão moral, às vezes resultando no obscurecimento total da Bíblia. 

 

Constantinopla era a cidade central da Igreja Grega, assim como Roma era e é da latina. O 

atual chefe da Igreja Grega, assim chamada, é o Czar da Rússia. Eles eram de uma 

comunhão até o século IX; mas foi decidido pelo Papa Gregório o Grande que uma 

diversidade de práticas em relação ao batismo não invalidava a ordenança. Nós vimos 

que a Igreja Grega não age de forma consistente com o Novo Testamento na prática de 

três batismos; temos quaisquer outras razões para desconfiar de seu testemunho e seu 

exemplo? Nós temos. 

 

1. Eles praticam o batismo infantil, que é claramente uma corrupção da ordenança. Eles 

professam fundar isso também diretamente nos ensinos de Cristo; afirmando que o 

batismo é o nascimento mencionado em João 3: 5, que só pode garantir sua entrada para 

o reino de Deus. Assim, vemos que não podemos confiar com segurança em seu exemplo, 

nem à sua afirmação derivada das Escrituras.  

 

2. Eles praticam a comunhão infantil, que também é uma corrupção do evangelho. Mas 

eles professam tirar isso também das próprias palavras de Cristo em João 6:53, 54. Eles 

afirmam que na comunhão está a carne e o sangue de Cristo, que também crianças devem 

comer e beber, ou perder a vida eterna. Esta, outra perversão das Escrituras, prova que 

eles não são guias seguros na fé e na prática.  

 

3. Eles reconhecem a autoridade da tradição, mantendo-a igual às Escrituras. É bem 

sabido que a autoridade da tradição foi colocada além da questão em toda a Igreja 

Católica, muito antes da separação dos gregos e das partes latinas. Mas não precisamos 

discutir o ponto nesta ocasião, Sr. Moore mesmo diz: "Na verdade, a autoridade 

escriturística e tradicional está com os gregos igualmente vinculativo." Isso decide a 

questão quanto ao valor de sua prática como exemplo para nós. As Escrituras são 

nossa única regra. Podemos harmonizar com outros, na medida em que se harmonizam 

com esta regra; quando eles a deixam, ou corrompem-na, ou exaltam a tradição a uma 

igualdade com ela, alegremente tomamos outra direção, separados de sua companhia. 

  

  



CAPÍTULO XVI 

BATISMO NOS PRIMEIROS SÉCULOS 

 

 

 

Se o exemplo da igreja nos primeiros séculos tem algum peso ou importância como 

indicação de nosso dever em relação ao batismo, só pode ser porque eles o preservaram 

em pureza. Pois se eles não o preservassem puro - se eles pervertessem e o corrompessem 

- então seu exemplo deveria ser evitado e não seguido. Nós vamos agora dar razões 

abundantes para não apenas desconfiar dos reconhecidos professores e líderes dos 

primeiros séculos, mas se afastando deles com sentimentos de pena por sua cegueira e 

loucura, se, de fato, não somos levados a ceder sentimentos mais fortes do que os de 

piedade.  

 

Bingham dá os vários títulos que foram dados ao batismo, voltando como já em 

Tertuliano. Foi chamado de "absolvição", por uma razão evidente; "regeneração da alma; 

"" iluminação ", porque era para transmitir um conhecimento das coisas divinas para o 

entendimento; "salvação", porque era necessário para a salvação e para assegurá-la; "o 

sinal de Deus", "caráter Dominicus," porque o caráter do Senhor deveria ser comunicado 

ao assunto!" Era dito que o batismo lava todos os pecados. "Foi por esta razão que 

Constantino, por treze anos após ter professado o cristianismo, recusou-se a ser batizado, 

apenas solicitando-o em seu leito de morte, para assim certificar-se de que seus pecados 

podem todos ir juntos, como se para "compor seus crimes" com o céu! isso foi 

considerado útil para distúrbios físicos e espirituais, como uma cura para 

doenças. Bingham relata que aqueles que não tinham interesse no Cristianismo eles 

próprios costumavam levar seus filhos aos bispos para o batismo, a fim de preservá-los 

de doenças. Diz-se de Novatus: "De uma esperança de recuperação da sua saúde, ele 

professava o cristianismo." "Ele foi batizado em sua cama quando aparentemente prestes 

a morrer." Essas eram as opiniões sobre o batismo no segundo, terceiro, e quarto séculos.  

 

Conectado com ele, e conforme necessário para a plena realização do batismo como 

"tríplice imersão" estava "a renúncia". E Bingham diz: "A antiguidade desta renúncia é 

evidenciada por todos os escritores que disseram algo sobre o batismo." Se a antiguidade 

confere autoridade ou a torna apostólica, então esta cerimônia deve ser aceita! Bingham 

dá Dionísio como sua autoridade, assim: - 

 

"Em outro lugar, ele descreve assim toda a cerimônia: O padre faz que a pessoa a ser 

batizada fique com as mãos estendidas para o oeste, e golpeá-los juntos (o original denota 

colisão, ou golpeá-los juntos por meio de aversão); em seguida, ele o convida três vezes 

a exalar, ou cuspir, em desafio de Satanás; depois, repetindo três vezes as palavras solenes 

de renúncia, ele lhe ordena que renuncie três vezes nessa forma; então ele o muda par a 

direção leste, e com suas mãos e olhos erguidos para o céu, pede-lhe para entrar em 

aliança com Cristo. Vicecomes acha que essa tripla renúncia foi feita, seja porque havia 

três coisas que os homens renunciaram em seu o batismo, o diabo, suas pompas e o 

mundo; ou para significar as três pessoas da Trindade; por quem foram adotados como 

filhos sobre a sua renúncia a Satanás. "- Livro 11, cap. 7, seção 4 diz: "Era acompanhado 

de algumas outras cerimônias. "  

 

Em seguida, tinha a unção, sinal com a cruz e a consagração da água.  

 



"O bispo começa a unção fazendo três vezes o sinal da cruz, e então o entrega aos 

sacerdotes para ser ungido em todo o corpo, enquanto ele vai e consagra a água na fonte. 

"- Id.  

 

"--A unção de confirmação, então normalmente era a conclusão do batismo, tanto em 

pessoas adultas como em crianças; e muitas das passagens que falar do sinal da cruz no 

batismo relacionam-se claramente com isso como um apêndice do batismo, e 

intimamente ligado a ele, como a última cerimônia e consumação dela. 

"- Livro 11, cap. 7, 4. diz:  

 

"A água do batismo foi marcada com o sinal da cruz."  

Não há dúvida de que a cerimônia de consagração e travessia das águas teve muito a ver 

na construção da ideia dos efeitos maravilhosos da água do batismo, tanto física quanto 

espiritualmente. Assim, Crisóstomo disse: - 

 

“Aqueles que se aproximam da pia batismal não são purificados apenas de toda maldade, 

mas santificados e também justificados. Embora um homem deva ser sujo com todos os 

vícios humanos, o mais negro que pode ser nomeado, ao cair na pia batismal, ele sobe da 

mais puras águas batismais do que as vigas de meio-dia." Ver Coleman, Antigo 

Chris. Exemplificado, pp. 368, 369. 

 

Havia um poder regenerador e salvador atribuído às consagrados águas. Neander diz: - 

 

"Crisóstomo especifica dez diferentes efeitos da graça operada no batismo; e então ele 

reclama daqueles que fazem a graça do batismo consistir simplesmente no perdão dos 

pecados. "- Vol. 2, p. 665. 

 

Essa superstição de consagrar e cruzar as águas, data já na idade de Tertuliano. De sua 

eficácia ele fala assim: - 

 

"Todas as águas, portanto, em virtude do privilégio primitivo de sua origem, o fazem, 

depois da invocação de Deus, alcançar o poder sacramental da santificação; o espírito 

imediatamente sobrevém dos céus e repousa sobre as águas, santificando eles de si 

mesmo; e sendo assim santificados, eles absorvem ao mesmo tempo o poder de 

santificação. "- Tertuliano sobre o batismo, cap. 6. 

 

Esta massa de zombarias sem sentido remonta ao segundo século, quase ao próprio tempo 

dos apóstolos!  

 

Tertuliano menciona, também, padrinhos no batismo e penitência pelos pecados após o 

batismo. Ele é o primeiro escritor que os menciona, e também alguns outros erros; mas 

sua menção prova que tais costumes existiam na África em seus dias. 

 

Dissemos que Tertuliano foi o primeiro a mencionar aspersão para o batismo, e citamos 

dele, onde ele relata que o candidato estava imerso e aspergido. 

 

Parece não haver dúvida de que a aspersão foi introduzida pela primeira vez, com muitas 

outras coisas aqui relacionadas, como uma adição ao batismo, e não totalmente como um 

substituto para ele. Isso é confirmado pelo ritual dos armênios que exigia que o candidato 

fosse borrifado e imerso. Mas tais adições ou apêndices logo suplantam o original, como 



o homem, no orgulho de seu coração, sempre tenta apresentar suas próprias instituições 

como uma melhoria do plano do Senhor. As seguintes palavras de Tertuliano mostram 

claramente que, em sua época, a aspersão era considerada suficiente para cumprir o ato 

do batismo. Eles estão preocupados com uma controvérsia sobre se os apóstolos foram 

batizados por outro batismo que não o de João. Ele diz:-- 

 

"Outros fazem a sugestão - bastante forçada, claro - de que os apóstolos serviram então a 

vez do batismo quando, em seu pequeno navio, foram aspergidos e cobertos pelas ondas; 

que o próprio Pedro também estava suficientemente imerso quando ele andou o mar.' No 

entanto, a meu ver, uma coisa é ser aspergido ou interceptado pela violência do mar; outra 

coisa é ser batizado em obediência à disciplina da religião ... Agora, eles foram batizados 

de qualquer maneira, ou permaneceram sem batismo até o fim ", etc.-- Tertuliano sobre 

o Batismo, cap. 2 

 

Lendo essas observações, devemos ter em mente que Tertuliano não fala contra a 

aspersão, mas contra a ocasião referida, como não estando "na disciplina da religião." 

Pois ele em outro lugar mostra que a aspersão era então praticada no batismo, e suas 

palavras, "batizado de qualquer maneira", mostram que determinada maneira não foi 

então considerada essencial.  

 

Também em seu livro sobre arrependimento, cap. 6, pedindo um arrependimento 

genuíno, ele diz: -  

 

"Pois quem é gigante para você, um homem de arrependimento tão infiel, uma única 

aspersão de qualquer água?" 

 

A prevalência do batismo infantil nestes primeiros dias não pode ser questionada de 

forma justa. A evidência histórica sobre este ponto é muito completa e explícita. O 

próprio Tertuliano não favorece o batismo de crianças, não porque ele não considerou a 

ordenança na mesma luz em que era considerada por outros, mas ele tinha a mesma 

opinião que posteriormente influenciou Constantino. No entanto, onde a morte deveria 

estar apreendida, ele pensou que eles deveriam ser batizados. Bingham desenha uma justa 

conclusão da oposição de Tertuliano, assim: -  

 

"De sua opinião particular, ele era a favor de adiar o batismo de crianças, especialmente 

onde não havia perigo de morte, até que chegassem aos anos de critério; mas ele 

argumentou a favor disso, a fim de nos mostrar que a prática da igreja era diferente. 

"- Livro 11, cap. 4, 10. 

 

Não devemos ignorar este fato importante, bem aqui, que, embora as palavras de 

Tertuliano provam a prática do batismo infantil, elas igualmente provam que não o 

considerava de autoridade superior à tradição. Ele acreditava que estava de acordo com 

um mandamento das Escrituras, ou ele certamente não teria argumentado contra isso.  

 

Achamos que não há lugar para duvidar de que "a prática da igreja" no século segundo, 

especialmente na África, a casa de Tertuliano, foi o batismo de bebês.  

 

Cipriano argumenta em seu nome assim, em sua carta a Tito: -  

 



“Quem vem por esse motivo mais facilmente para receber o perdão dos pecados, porque 

não são seus, mas os pecados de outros homens, que lhe são perdoados. "- Id.,12. 

 

Esta ideia antibíblica, bem digna das trevas e superstições da época em que se originou, 

é mantida até hoje por igrejas protestantes que praticam o batismo infantil.  

 

Orígenes também usa esse costume como argumento para a pecaminosidade das 

crianças! UMA das evidências mais fortes de que o costume prevaleceu não poderiam ser 

exigidas. Bingham cita os pontos de vista de Orígenes sobre este ponto e observa o 

seguinte: -  

 

"'Pode-se perguntar: Qual é a razão pela qual o batismo da igreja, que é dado para a 

remissão dos pecados, é, pelo costume da igreja, dado também às crianças? Considerando 

que, se não houvesse nada nas crianças que exigisse remissão e indulgência, a graça do 

batismo pode parecer desnecessária para eles ... Os bebês são batizados para o perdão dos 

pecados '. (...) Ele afirma que a igreja recebeu dos apóstolos a ordem de batizar crianças. 

”- Livro 11, cap. 4, § 11. 

 

Cipriano e seus colegas no conselho decidiram que crianças poderiam ser batizadas logo 

que nascem, para que não morram sem batismo. As próprias palavras de Cipriano em 

defesa disso são estas: -  

 

“Na medida do possível, devemos nos empenhar para que, se possível, nenhuma alma se 

perca.” - Cipriano, vol. 1, pág. 198. 

 

Isso mostra que existia a crença de que os bebes em tenra idade não batizados estavam 

perdidos. E tudo isso eles professavam derivar dos ensinamentos de Cristo e de seus 

apóstolos!  

 

Com o batismo infantil veio a comunhão infantil. A Igreja Grega, esse padrão da fé e 

prática cristã aos olhos dos trígonos imersionistas, mantém ambos esses ritos herdados 

dos primeiros pais. Santo Agostinho, e outros cujas evidências são utilizadas para provar 

a validade de três imersões, defendendo a comunhão infantil. Dr. Schaff chama de "o 

sistema incongruente de comunhão de bebês, que parecia seguir a partir do batismo 

infantil." É naturalmente seguido a partir do batismo infantil, e o acompanhou na prática 

de toda a igreja por cerca de seiscentos ou setecentos anos. Por toda a igreja, queremos 

dizer todos abraçado na comunhão de Roma. Mas não é mais incongruente, não mais 

antibíblico, do que o batismo infantil. E isso era antigo e também geral. Citando 

Cipriano, Bingham diz: -  

 

“Aqui podemos observar que as crianças se tornaram participantes da eucaristia (que 

Cipriano chama de carne e bebida do Senhor); e isso é evidente de outras passagens do 

mesmo autor; que é mais uma evidência para a prática do batismo infantil; pois é certo 

que ninguém, exceto pessoas batizadas foram autorizados a participar da eucaristia à mesa 

do Senhor. "- Antiguidades, livro 11, capítulo 4, 12. 

 

Dr. Schaff parece pensar que teve o domínio mais forte entre as igrejas norte-africanas. É 

altamente provável que tenha se firmado ali antes; mas a evidência mostra claramente 

que se tornou tão geral quanto o batismo infantil ou de três imersões, ou 



três aspersões; pois é verdade que três aspersões ou três vertentes foram admitidos, bem 

como três imersões. 

 

O leitor concordará prontamente conosco que isso é suficiente sobre este assunto. A igreja 

primitiva, mesmo no segundo século, não manteve o batismo na pureza do 

Evangelho. Eles conectaram com ele um número quase inconcebível de ritos, alguns 

deles da forma e da natureza mais ridículas. Portanto, está além de toda questão 

verdadeira de que não apelamos com segurança a eles para a verdadeira prática – a forma 

do evangelho e prática apostólica - do batismo.  

 

  



CAPÍTULO XVII 

RAZÕES PARA TRÊS IMERSÕES 

AS CONSEQUÊNCIAS 

 

 

 

Um ponto mais importante ainda precisa ser observado. É a das razões apresentadas para 

três imersões. Geralmente, será descoberto que, em relação aos ritos religiosos e as 

instituições, as razões das escrituras e os métodos das escrituras permanecem ou caem 

juntos. Quando qualquer pessoa dá uma razão antibíblica para sua prática, presume-se 

que sua prática não é bíblica, ou uma perversão das Escrituras. Muito cedo na Igreja 

Cristã, foram atribuídos motivos para três imersões que são contrários às Escrituras, ou 

outros que não os dados nas Escrituras. Enquanto, por outro lado, sempre que 

encontramos "um batismo" literal e estritamente seguido, aí encontramos a razão 

escriturística atribuída para a ação.  

 

1. Paulo diz que somos batizados na morte do Salvador e ressuscitados na semelhança de 

sua ressurreição. Mas este motivo não foi apenas ignorado, mas condenado, por aqueles 

que defendiam três imersões. Isso fala mais contra a teoria e a prática do que volumes 

inteiros de história podem falar em seu 

favor. Ele marca isso como uma inovação, deixando de lado a fé e prática do evangelho. 

Falando em tríplice imersão, Bingham diz: - 

 

"Duas razões são comumente atribuídas para esta prática: 1. Que pode representar o 

sepultamento de três dias de Cristo. . .. 2. Outra razão é que pode representar sua fé na 

sagrada Trindade. "  

 

O Papa Gregório, o Grande, escreveu a quem indagou sobre isso: -  

 

"Com relação às três imersões no batismo, você julgou muito verdadeiramente, visto que 

ritos e costumes diferentes não prejudicam toda a igreja, embora a unidade de fé 

permaneça. A razão pela qual usamos três imersões (em Roma) é para significar o 

mistério do sepultamento de Cristo por três dias, que enquanto uma criança é três vezes 

levantada da água, a ressurreição no terceiro dia pode ser expressa assim."  

 

Este motivo é antibíblico e inconsistente. Somos batizados na morte de Cristo; ele morreu 

apenas uma vez. Somos criados à semelhança de sua ressurreição; ele foi levantado 

apenas uma vez. "Três vezes levantado da água" não pode representar sua ressurreição, 

embora um grande papa diga isso; enquanto as Escrituras dizem absolutamente nada dos 

três dias sendo representado pelo batismo.   

 

A primeira testemunha reivindicada pelos tríplices imersionistas falando a favor da 

prática, dá a mesma razão antibíblica. Este é Clemente de Alexandria. Temos a tendência 

de acreditar que o testemunho é apócrifo; mas se não for, só serve para mostrar o quão 

cedo essa visão errônea foi enxertada na fé cristã. Estas são as palavras atribuídas a 

Clemente: -  

 

"Fostes conduzidos a um batismo, assim como Cristo foi levado ao túmulo, e foram 

imersos três vezes para significar os três dias de seu enterro. "  

 



Assim, este testemunho, seja qual for a sua origem, permanece autocondenado, como 

sendo diretamente fora das ideias escriturísticas do batismo. É baseado em uma falsa 

visão da ordenança.  

 

E o famoso quinquagésimo "Cânon Apostólico", que presta um serviço tão bom na causa 

da tríplice imersão, diz: -  

 

"Se algum bispo ou presbítero não realizar três imersões de uma iniciação, mas uma 

imersão que é dada na morte de Cristo, que ele seja deposto. "  

 

A palavra do Senhor é sim e amém, não sim e não. Se não tivéssemos outras evidências 

de que a teoria das três imersões é baseada em uma falsa construção de nossa Comissão 

do Senhor, esta seria suficiente, que só poderia ser guardada colocando de lado as palavras 

de Paulo em Rom. 6. Não há discrepância em batizar nos nomes do Pai, Filho, e o Espírito 

Santo, e batizando na morte de Cristo, se preservamos, na ação, a semelhança de seu 

sepultamento e ressurreição. Mas foi claramente visto pelos criadores e primeiros 

defensores de três imersões, que essa prática poderia nunca ser harmonizada com as 

palavras de Rom. 6. Portanto, uma ordem de deposição foi emitida contra qualquer um 

que batizou na morte de Cristo, não obstante, tal foi o batismo do evangelho de acordo 

com os escritos do apóstolo Paulo, não de acordo com a " tradição apostólica ". 

 

E não apenas os primeiros defensores dos três batismos negaram as palavras do apóstolo 

sobre este assunto, mas seus seguidores dos dias atuais mantêm a mesma posição 

antibíblica. Assim, o Sr. Moore, falando das palavras imputadas a Clemente, diz: -  

 

"Cristo foi colocado na sepultura, eles na água; Cristo, três dias, eles três vezes."  

 

É apenas por um toque maravilhoso da linguagem que qualquer analogia pode ser 

encontrada entre três imersões e três dias na sepultura. Se Cristo tivesse sido enterrado 

uma vez por dia, ou morrido três vezes e também sido enterrado, então seria o caso 

deles. Mas como ele morreu uma vez, foi enterrado uma vez e foi ressuscitado uma 

vez, podemos ser batizados à semelhança de sua morte e ressuscitados na semelhança de 

sua ressurreição, apenas por um único sepultamento ou imersão, e um único sair da 

água. E todo floreio sobre "os pais" entenderem tão bem a língua grega, equivale a nada 

nesta questão. O grego nunca pode ser forçado a favorecer “três batismos”, três 

sepultamentos ou três ressurreições. Bom senso e reverência pelas palavras exatas das 

Escrituras é tão essencial quanto um conhecimento do grego.  

 

Nós sabemos que esses mesmos pais eram defensores de inovações e absurdos tanto na 

fé quanto na prática. E estamos certos de que se eles não falam de acordo com a lei e o 

testemunho, suas palavras não são luz, mas trevas.  

 

Novamente: o Sr. Moore faz com que as Escrituras entrem em conflito com elas mesmas 

no seguinte idioma: -  

 

"A lei do santo batismo exige que todas as pessoas sejam batizadas 'no nome do Pai e do 

Filho e do Espírito Santo ', enquanto ao contrário a lei exige o batismo 'na morte de Cristo'. 

" Não sabemos com que palavras expressar nossa surpresa por um homem citar as 

palavras exatas da Escritura que se referem ao batismo, e as denunciar como uma “lei 

contrária” e uma perversão da doutrina do batismo! As palavras de Rom. 6: 



3--5 são os seguintes: -  

 

"Não sabeis que muitos de nós que fomos batizados em Jesus Cristo, fomos batizados na 

sua morte? Portanto, somos sepultados com ele pelo batismo na morte; que assim como 

Cristo ressuscitou dos mortos pela glória do Pai, assim também devemos andar em 

novidade de vida. Pois se nós fomos plantados juntos à semelhança de sua morte, seremos 

também à semelhança de sua ressurreição. "   

 

Essas palavras, de acordo com Sr.Moore, contém a "lei contrária" que ele e seus 

associados se recusam a seguir! Nós concordamos totalmente com ele que contém uma 

regra clara e explicitamente contrária à "tríplice imersão". Mas nunca devemos admitir 

que essas palavras de Paulo são contrárias à comissão do Salvador enquanto mantemos 

qualquer reverência e respeito pela Bíblia.  

 

Uma coisa está agora mais claramente provada, que é esta: Rom. 6: 3-5 é contrário a 

construção que é encomendada pelos tríplices imersionistas. Isso é provado por seus 

argumentos e suas próprias admissões. O conflito é evidente e o problema é simples. E 

uma pergunta permanece: qual está correto, Rom. 6: 3-5, ou a construção da 

comissão? Não estamos perdidos para a resposta. Não vemos como alguém pode ter 

confiança em sua visão da comissão, embora envolva uma contradição tão clara das 

Escrituras. A teoria da tríplice imersão permanece autocondenada.  

 

2. Aqueles que terão paciência para ler os escritores dos primeiros séculos em suas 

controvérsias sobre a doutrina da Trindade, devem concordar nisso, exatamente muito do 

que foi escrito sobre o assunto era um jargão interminável, uma amarga contenda por 

palavras sem proveito; composta principalmente de invectivas e criminações pessoais do 

que de discussão; mostrando mais zelo pelo sucesso da festa do que a piedade. Com uma 

coisa, ficamos particularmente impressionados - que a massa de escritores ortodoxos às 

vezes expressaram sua fé nas mesmas palavras que foram amargamente atacados como a 

pior heresia quando usados por um partido oposto. O "credo de Atanásio" foi salvo apenas 

pela maior influência do bispo de Roma. O próprio Atanásio era nem sempre considerado 

ortodoxo; ele não foi apenas banido de seu lugar na igreja, mas uma recompensa foi dada 

a ele pelo imperador Constâncio "para quem quer que o traga vivo ou morto." O bispo de 

Roma esforçou-se por obter seu perdão, a quem o imperador respondeu:  

 

"Todos, sem exceção, foram feridos por ele, mas nenhum tão profundamente como eu 

fui. Não contente em ocasionar a morte do meu irmão mais velho, ele esforçou-se por 

excitar Constâncio, de abençoada memória, contra mim; e não tivesse seus objetivos 

frustrados pela minha moderação, ele teria causado um concurso violento entre 

nós. Nenhuma das vitórias que ganhei, nem mesmo as que obtive sobre Magnentius e 

Silvanus, parecem tão satisfatórios para mim como a ejeção deste homem desprezível do 

governo da igreja. "- Teodoreto, livro 2, cap. 16 

 

O credo foi formulado e a fé definida por Atanásio. Antes daquela época não havia um 

método estabelecido de expressão, se, de fato, houvesse em qualquer lugar qualquer 

uniformidade de crença. A maioria dos primeiros escritores eram filósofos pagãos, que 

para alcançar as mentes dessa classe, muitas vezes fizeram grandes esforços para provar 

que houve uma combinação dos dois sistemas, Cristianismo e filosofia. Há abundância 

de material em seus escritos para sustentar essa visão. Bingham fala das vagas opiniões 

defendidas por alguns nos seguintes termos significativos: -  



 

"Houve alguns muito cedo que transformaram a doutrina da Trindade em Triteísmo, e, 

em vez de três pessoas divinas sob a economia do Pai, Filho e Espírito Santo trouxeram 

três colaterais, coordenados e auto-originados seres, tornando-os três princípios absolutos 

e independentes, sem qualquer relação de Pai ou Filho, que é a noção mais adequada de 

três deuses. E tendo feito esta mudança na doutrina da Trindade, eles fizeram outra 

mudança responsável a ela na forma de batismo. " - Antiguidades, livro 11, capítulo 8, 

4. 

 

Quem pode distinguir entre esta forma de expressão e aquela apresentada pelo Concílio 

de Constantinopla em 381 dC, onde a verdadeira fé é declarada em "uma Trindade 

incriada, consubstancial e co-eterna"? A verdade é que encontramos a mesma ideia que é 

aqui descrita por Bingham ao longo de grande parte da literatura ortodoxa dos séculos II 

e III. Não há adequada "relação de Pai e Filho " a ser encontrada nas palavras do 

conselho, acima citado. E de boa vontade o deixamos com o bom senso de todos sem 

preconceitos do leitor que três batismos são mais consistentes com a ideia de "três seres 

colaterais, coordenados e auto-originados ", do que com a ideia do batismo no nomes do 

Pai, Filho e Espírito Santo, e à semelhança da morte e ressureição do Salvador. 

 

Bingham diz deste erro em relação a uma Trindade de três seres coordenados e auto-

originados e independentes surgiram na igreja muito cedo; e assim o encontramos nos 

primeiros autores após os dias dos apóstolos. Ele disse que uma mudança foi feita na 

forma de batismo correspondente a esta forma de crença; e assim encontramos que três 

batismos foram anunciados pelos mesmos escritores. Três batismos são contrários às 

palavras expressas da Escritura, e contrário às ideias das Escrituras de batismo na morte 

e ressurreição de Cristo. Devemos determinar, e com certeza, que três batismos é 

aquela forma errada que foi feita para corresponder à doutrina de três seres co-

eternos, que não consideravam a verdadeira relação de Pai e Filho, e que deu origem a 

uma rejeição do batismo do evangelho, na morte de Cristo.  

 

Sr. Moore diz: -  

 

"Nós mostramos conclusivamente que Justino foi batizado 'em nome do Pai, e do Filho e 

do Espírito Santo ', e por tríplice imersão, que traça a tríplice de imersão em uma linha 

ininterrupta até trinta e três anos após o fechamento da era apostólica. "  

 

Citamos isso para mostrar com que confiança extraordinária ele afirma ter provado 

conclusivamente aquilo de que não deu uma partícula de evidência. E isso parece ser 

característico dessa classe. O mais absurdo e improvável é que as coisas são apresentadas 

com tanta segurança como se fossem demonstradas. Novamente ele diz:--  

 

“A origem da imersão única pode ser encontrada entre as inovações do século quarto, 

enquanto aspersão e derramamento, bem como o batismo infantil, não podem se orgulhar 

de uma origem melhor. "  

 

Dizemos que a imersão única não foi e não pode ser atribuída às inovações do século 

IV. Está de acordo com os ensinamentos claros do Novo Testamento; e o historiador ou 

traficante de tradição que busca elevar outra forma em seu lugar apenas prova que ele não 

segue a luz da verdade divina. E, se o Sr. Moore quer dizer que aspersão e derramamento 

e batismo infantil também estão entre as inovações do quarto século, então ele afirma o 



que todo aquele que sabe ser falso, que não toma todo o seu conhecimento histórico em 

segunda mão. Ou, se ele quer dizer que aspersão e derramamento e batismo infantil, e, 

podemos adicionar, comunhão infantil, não têm tão boas evidências históricas em seu 

favor como a tríplice imersão tem, então ele fala contra seu próprio conhecimento, ou 

mostra que seu o conhecimento da história é muito limitado. Que isto seja especialmente 

notado: embora a história seja a principal dependência da tríplice imersão, ela não é nem 

um pouco mais fortemente fortificada pela história do que a aspersão, o batismo infantil 

e a comunhão infantil. Nesse ponto, estamos dispostos a apoiar o caso nas evidências aqui 

apresentadas. 

 

Chrystal, que é tão amplamente citado pelos defensores da tríplice imersão, defende o 

batismo infantil com a mesma intensidade com que defende a tríplice imersão. E ele 

defende a tradição, porque com ela prova esses dogmas. Mas é uma circunstância suspeita 

de que ele está em silêncio em relação à comunhão infantil, que, ele deve saber, está tão 

fortemente arraigada na tradição quanto o batismo infantil e a tríplice imersão. O batismo 

infantil e a comunhão infantil são logicamente inseparáveis; eles permanecem ou caem 

juntos, no que diz respeito à razão e à evidência tradicional.  

 

AS CONSEQUÊNCIAS 

 

Alguns podem ser levados a indagar: Isso não invalida a fé cristã ou levanta uma dúvida 

da precisão e suficiência do Novo Testamento, para assim provar que os escritores dos 

séculos II e III estavam tão divididos em sentimento, ou então eram completamente 

seguidores de tradições? Nós respondemos, de modo nenhum. Isso prova a correção do 

Novo Testamento, que apontou este mesmo estado de coisas logo existiu depois dos dias 

dos apóstolos. Mesmo em em seus próprios tempos, eles tiveram que trabalhar contra este 

espírito de contenda e divisão, que já começou a distrair as igrejas. Paulo em Éfeso disse: 

- 

 

"Pois eu sei disso, que depois da minha partida, lobos ferozes entrarão entre vocês, não 

poupando o rebanho. Também de vocês mesmos os homens se levantarão, falando coisas 

perversas, para atrair discípulos após eles. "  

 

Isso representa apropriadamente a condição da igreja pobre e distraída, sob a liderança de 

homens ambiciosos, como os que obtiveram a influência controladora nos primeiros 

séculos. Não temos dúvidas de que muitas almas honestas choraram por esse declínio, 

mas os obstinados e ambiciosos são os que são ouvidos, e que deixam sua impressão na 

multidão, e se destacam mais na história. Este espírito contencioso e ambicioso deu 

origem à hierarquia romana, um domínio na igreja de Cristo, como as Escrituras nunca 

sancionaram, e o próprio Cristo proibiu. O papado, como um poder entre os reinos da 

terra, foi erguido no século VI; mas vamos nos enganar muito se pensarmos que surgiu 

tão tarde assim. Paulo, falando sobre a "apostasia" e a revelação do "homem do pecado 

", disse:" O mistério da iniquidade já opera." Devemos ter em mente que este mistério de 

iniquidade estava operando na igreja; foi por uma queda que o homem do pecado foi 

desenvolvido.  

 

Sendo esse o caso, é de algum crédito qualquer sistema ou doutrina que encontre 

defensores e seguidores naquela época? Se pegarmos a consideração adequada às 

advertências dos apóstolos, e respeito às Escrituras como a única e suficiente regra de fé 

e prática, devemos antes evitar citar as opiniões dos "pais" a favor de qualquer dogma, 



sabendo que eles viveram em uma época de escuridão e grande confusão. Não julgamos 

sua sinceridade de propósito ou honestidade de intenção. Mas afirmamos que não é 

seguro seguir todos aquele que, pensamos, tem boas intenções; devemos nos lembrar de 

sua responsabilidade de ser enganados. Defendemos "a Bíblia e somente a 

Bíblia". Séculos atrás, isso foi declarado ser "a religião dos protestantes". Mas, 

infelizmente, não é hoje! Protestantes, ou aqueles que se chamam por este nome, estão 

voltando para a névoa da tradição por apoiar e alegrar-se quando puderem encontrar o 

testemunho dos pais ao seu lado, como se tivessem encontrado grandes tesouros.  

 

Não consideramos necessário consumir tempo e espaço para mostrar porque os escritos 

dos pais não foram preservados como livres de corrupções e interpolações como as 

Sagradas Escrituras. Razões, boas e suficientes, podem ser dadas. Nunca nos sentimos 

mais gratos por termos a Bíblia, dada por inspiração de Deus, e maravilhosamente 

preservado pela providência de Deus, do que quando estamos lendo os escritos dos 

sucessores dos apóstolos. Eles apresentam um labirinto de contradições e superstições, 

das quais nos voltamos para encontrar alívio alegre nos escritos daqueles que "falaram 

inspirados pelo Espírito Santo".  

 

"Devem todas as formas que os homens inventam 

Atacar minha fé com arte traiçoeira, 

Eu as chamaria de vaidade e mentiras, 

E vincularia o evangelho ao meu coração."  


