
[BE - CS - DE - EN - ES - FR - IT - HU - LA - LV - PT - SW - ZH]

DECRETO
UNITATIS REDINTEGRATIO

SOBRE O ECUMENISMO

PROÉMIO

Natureza do movimento ecuménico

1. Promover a restauração da unidade entre todos os cristãos é um dos principais propósitos do sagrado
Concílio Ecuménico Vaticano II. Pois Cristo Senhor fundou uma só e única Igreja. Todavia, são
numerosas as Comunhões cristãs que se apresentam aos homens como a verdadeira herança de Jesus
Cristo. Todos, na verdade, se professam discípulos do Senhor, mas têm pareceres diversos e caminham
por rumos diferentes, como se o próprio Cristo estivesse dividido(1). Esta divisão, porém, contradiz
abertamente a vontade de Cristo, e é escândalo para o mundo, como também prejudica a santíssima causa
da pregação do Evangelho a toda a criatura.

O Senhor dos séculos, porém, prossegue sábia e pacientemente o plano de sua graça a favor de nós
pecadores. Começou ultimamente a infundir de modo mais abundante nos cristãos separados entre si a
compunção de coração e o desejo de união. Por toda a parte, muitos homens sentiram o impulso desta
graça. Também surgiu entre os nossos irmãos separados, por moção da graça do Espirito Santo, um
movimento cada vez mais intenso em ordem à restauração da unidade de todos os cristãos. Este
movimento de unidade é chamado ecuménico. Participam dele os que invocam Deus Trino e confessam a
Cristo como Senhor e Salvador, não só individualmente mas também reunidos em assembleias. Cada qual
afirma que o grupo onde ouviu o Evangelho é Igreja sua e de Deus. Quase todos, se bem que de modo
diverso, aspiram a uma Igreja de Deus una e visível, que seja verdadeiramente universal e enviada ao
mundo inteiro, a fim de que o mundo se converta ao Evangelho e assim seja salvo, para glória de Deus.

Este sagrado Concílio considera todas essas coisas com muita alegria. Tendo já declarado a doutrina sobre
a Igreja, movido pelo desejo de restaurar a unidade de todos os cristãos, quer propor a todos os católicos
os meios, os caminhos e as formas com que eles possam corresponder a esta vocação e graça divina.

CAPÍTULO I

PRINCÍPIOS CATÓLICOS DO ECUMENISMO

Unidade da Igreja

2. Nisto se manifestou a caridade de Deus para connosco, em que o Filho unigénito de Deus foi enviado
ao mundo pelo Pai a fim de que, feito homem, desse nova vida pela Redenção a todo o género humano e
o unificasse(2). Antes de se imolar no altar da cruz como hóstia imaculada, rogou ao Pai pelos que crêem,
dizendo: «Para que todos sejam um, como tu, Pai, em mim e eu em ti; para que sejam um em nós, a fim

Firefox https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/docume...

1 of 13 11/07/2022 08:29

https://www.vatican.va/index.htm
https://www.vatican.va/index.htm
https://www.facebook.com/sharer.php?u=
https://www.facebook.com/sharer.php?u=
https://twitter.com/home?status=vatican.va:%0A
https://twitter.com/home?status=vatican.va:%0A
https://plus.google.com/share?url=
https://plus.google.com/share?url=
mailto:
mailto:
javascript:history.go(-1)
javascript:history.go(-1)
javascript:up()
javascript:up()
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_po.html#
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_po.html#
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_be.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_be.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_cs.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_cs.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_en.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_en.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_hu.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_hu.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_lt.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_lt.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_lv.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_lv.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sw.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_sw.html
https://www.vatican.va/chinese/concilio/vat-ii_unitatis-redintegratio_zh-t.pdf
https://www.vatican.va/chinese/concilio/vat-ii_unitatis-redintegratio_zh-t.pdf


de que o mundo creia que tu me enviaste» (Jo. 17,21). Na Sua Igreja instituiu o admirável sacramento da
Eucaristia, pelo qual é tanto significada como realizada a unidade da Igreja A Seus discípulos deu o novo
mandamento do mútuo amor (3) e prometeu o Espírito Paráclito (4), que, como Senhor e fonte de vida,
com eles permanecesse para sempre.

Suspenso na cruz e glorificado, o Senhor Jesus derramou o Espírito prometido. Por Ele chamou e
congregou na unidade da fé, esperança e caridade o Povo da nova Aliança, que é a Igreja, como atesta o
Apóstolo: «Só há um corpo e um espírito, como também fostes chamados numa só esperança da vossa
vocação. Só há um Senhor, uma fé, um Baptismo» (Ef. 4, 4-5). Com efeito, «todos quantos fostes
baptizados em Cristo, vos revestistes de Cristo... Pois todos sois um em Cristo Jesus» (Gál. 3, 27-28). O
Espírito Santo habita nos crentes, enche e rege toda a Igreja, realiza aquela maravilhosa comunhão dos
fiéis e une a todos tão intimamente em Cristo, que é princípio da unidade da Igreja. Ele faz a distribuição
das graças e dos ofícios (5), enriquecendo a Igreja de Jesus Cristo com múltiplos dons, «a fim de
aperfeiçoar os santos para a obra do ministério, na edificação do corpo de Cristo» (Ef. 4,12).

Para estabelecer esta Sua Igreja santa em todo mundo até à consumação dos séculos, Cristo outorgou ao
colégio dos doze o ofício de ensinar, governar e santificar (6). Dentre eles, escolheu Pedro, sobre quem,
após a profissão de fé, decidiu edificar a Sua Igreja. A ele prometeu as chaves do reino dos céus (7) e,
depois da profissão do seu amor, confiou-lhe a tarefa de confirmar todas as ovelhas na fé (8) e de
apascentá-las em perfeita unidade (9), permanecendo eternamente o próprio Cristo Jesus como pedra
angular fundamental (10) e pastor de nossas almas(11).

Jesus Cristo quer que o Seu Povo cresça mediante a fiel pregação do Evangelho, administração dos
sacramentos e governo amoroso dos Apóstolos e dos seus sucessores os Bispos, com a sua cabeça, o
sucessor de Pedro, sob a acção do Espírito Santo; e vai aperfeiçoando a sua comunhão na unidade: na
confissão duma só fé, na comum celebração do culto divino e na fraterna concórdia da família de Deus.

Assim a Igreja, a única grei de Deus, como um sinal levantado entre as nações (12), oferecendo o
Evangelho da paz a todo o género humano(13), peregrina em esperança, rumo à meta da pátria
celeste(14).

Este é o sagrado mistério da unidade da Igreja, em Cristo e por Cristo, realizando o Espírito Santo a
variedade dos ministérios. Deste mistério o supremo modelo e princípio é a unidade dum só Deus, o Pai e
o Filho no Espírito Santo, na Trindade de pessoas.

Ruptura da unidade da Igreja: laços de união entre todos os cristãos

3. Nesta una e única Igreja de Deus já desde os primórdios surgiram algumas cisões (15), que o Apóstolo
censura asperamente como condenáveis (16). Nos séculos posteriores, porém, originaram-se dissensões
mais amplas. Comunidades não pequenas separaram-se da plena comunhão da Igreja católica, algumas
vezes não sem culpa dos homens dum e doutro lado. Aqueles, porém, que agora nascem em tais
comunidades e são instruídos na fé de Cristo, não podem ser acusados do pecado da separação, e a Igreja
católica os abraça com fraterna reverência e amor. Pois que crêem em Cristo e foram devidamente
baptizados, estão numa certa comunhão, embora não perfeita, com a Igreja católica. De facto, as
discrepâncias que de vários modos existem entre eles e a Igreja católica - quer em questões doutrinais e às
vezes também disciplinares, quer acerca da estrutura da Igreja - criam não poucos obstáculos, por vezes
muito graves, à plena comunhão eclesiástica. O movimento ecuménico visa a superar estes obstáculos.
No entanto, justificados no Baptismo pela fé, são incorporados a Cristo (17), e, por isso, com direito se
honram com o nome de cristãos e justamente são reconhecidos pelos filhos da Igreja católica como
irmãos no Senhor (18).

Ademais, dentre os elementos ou bens com que, tomados em conjunto, a própria Igreja é edificada e

Firefox https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/docume...

2 of 13 11/07/2022 08:29



vivificada, alguns e até muitos e muito importantes podem existir fora do âmbito da Igreja católica: a
palavra de Deus escrita, a vida da graça, a fé, a esperança e a caridade e outros dons interiores do Espírito
Santo e elementos visíveis. Tudo isso, que de Cristo provém e a Cristo conduz, pertence por direito à
única Igreja de Cristo.

Também não poucas acções sagradas da religião cristã são celebradas entre os nossos irmãos separados.
Por vários modos, conforme a condição de cada Igreja ou Comunidade, estas acções podem realmente
produzir a vida da graça. Devem mesmo ser tidas como aptas para abrir a porta à comunhão da salvação.

Por isso, as Igrejas (19) e Comunidades separadas, embora creiamos que tenham defeitos, de forma
alguma estão despojadas de sentido e de significação no mistério da salvação. Pois o Espírito de Cristo
não recusa servir-se delas como de meios de salvação cuja virtude deriva da própria plenitude de graça e
verdade confiada à Igreja católica.

Contudo, os irmãos separados, quer os indivíduos quer as suas Comunidades e Igrejas, não gozam
daquela unidade que Jesus quis prodigalizar a todos os que regenerou e convivificou num só corpo e
numa vida nova e que a Sagrada Escritura e a venerável Tradição da Igreja professam. Porque só pela
Igreja católica de Cristo, que é o meio geral de salvação, pode ser atingida toda a plenitude dos meios
salutares. Cremos também que o Senhor confiou todos os bens da nova Aliança ao único colégio
apostólico, a cuja testa está Pedro, com o fim de constituir na terra um só corpo de Cristo. É necessário
que a ele se incorporem plenamente todos os que de alguma forma pertencem ao Povo de Deus. Este
Povo, durante a peregrinação terrena, ainda que sujeito ao pecado nos seus membros, cresce
incessantemente em Cristo. É conduzido suavemente por Deus, segundo os Seus misteriosos desígnios,
até que chegue, alegre, à total plenitude da glória eterna na celeste Jerusalém.

O movimento ecuménico

4.  Hoje, em muitas partes do mundo, mediante o sopro da graça do Espírito Santo, empreendem-se, pela
oração, pela palavra e pela acção, muitas tentativas de aproximação daquela plenitude de unidade que
Jesus Cristo quis. Este sagrado Concilio, portanto, exorta todos os fiéis a que, reconhecendo os sinais dos
tempos, solicitamente participem do trabalho ecuménico.

Por «movimento ecuménico» entendem-se as actividades e iniciativas, que são suscitadas e ordenadas,
segundo as várias necessidades da Igreja e oportunidades dos tempos, no sentido de favorecer a unidade
dos cristãos. Tais são: primeiro, todos os esforços para eliminar palavras, juízos e acções que, segundo a
equidade e a verdade, não correspondem à condição dos irmãos separados e, por isso, tornam mais
difíceis as relações com eles; depois, o «diálogo» estabelecido entre peritos competentes, em reuniões de
cristãos das diversas Igrejas em Comunidades, organizadas em espírito religioso, em que cada qual
explica mais profundamente a doutrina da sua Comunhão e apresenta com clareza as suas características.
Com este diálogo, todos adquirem um conhecimento mais verdadeiro e um apreço mais justo da doutrina
e da vida de cada Comunhão. Então estas Comunhões conseguem também uma mais ampla colaboração
em certas obrigações que a consciência cristã exige em vista do bem comum. E onde for possível,
reúnem-se em oração unânime. Enfim, todos examinam a sua fidelidade à vontade de Cristo acerca da
Igreja e, na medida da necessidade, levam vigorosamente por diante o trabalho de renovação e de
reforma.

Desde que os fiéis da Igreja católica prudente e pacientemente trabalhem sob a vigilância dos pastores,
tudo isto contribuirá para promover a equidade e a verdade, a concórdia e a colaboração, o espírito
fraterno e a união. Assim, palmilhando este caminho, superando pouco a pouco os obstáculos que
impedem a perfeita comunhão eclesiástica, todos os cristãos se congreguem numa única celebração da
Eucaristia e na unidade de uma única Igreja. Esta unidade, desde o início Cristo a concedeu à Sua Igreja.
Nós cremos que esta unidade subsiste indefectivelmente na Igreja católica e esperamos que cresça de dia

Firefox https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/docume...

3 of 13 11/07/2022 08:29



para dia. até à consumação dos séculos.

Mas é evidente que o trabalho de preparação e reconciliação dos indivíduos que desejam a plena
comunhão católica é por sua natureza distinto da empresa ecuménica: Entretanto, não existe nenhuma
oposição entre as duas, pois ambas procedem da admirável Providencia divina.

É, sem dúvida, necessário que os fiéis católicos na empresa ecuménica se preocupem com os irmãos
separados, rezando por eles, comunicando com eles sobre assuntos da Igreja, dando os primeiros passos
em direcção a eles. Sobretudo, porém, examinam com espírito sincero e atento aquelas coisas que na
própria família católica devem ser renovadas e realizadas para que a sua vida dê um testemunho mais fiel
e luminoso da doutrina e dos ensinamentos recebidos de Cristo, através dos Apóstolos.

Embora a Igreja católica seja enriquecida de toda a verdade revelada por Deus e de todos os instrumentos
da graça, os seus membros, contudo, não vivem com todo aquele fervor que seria conveniente. E assim,
aos irmãos separados e ao mundo inteiro o rosto da Igreja brilha menos e o seu crescimento é retardado.
Por esse motivo, todos os católicos devem tender à perfeição cristã (20) e, cada um segundo a própria
condição, devam procurar que a Igreja, levando em seu corpo a humildade e mortificação de Jesus (21),
de dia para dia se purifique e se renove, até que, Cristo a apresente a Si gloriosa, sem mancha e sem ruga
(22).

Guardando a unidade nas coisas necessárias, todos na Igreja, segundo o múnus dado a cada um,
conservem a devida liberdade tanto nas várias formas de vida espiritual e de disciplina, como na
diversidade de ritos litúrgicos e até mesmo na elaboração teológica da verdade revelada. Mas em tudo
cultivem a caridade. Por este modo de agir, manifestarão sempre melhor a autêntica catolicidade e
apostolicidade da Igreja.

Por outro lado, é mister que os católicos reconheçam com alegria e estimem os bens verdadeiramente
cristãos, oriundos de um património comum, que se encontram nos irmãos de nós separados. É digno e
salutar reconhecer as riquezas de Cristo e as obras de virtude na vida de outros que dão testemunho de
Cristo, às vezes até à efusão do sangue. Deus é, com efeito, sempre admirável e digno de admiração em
Suas obras.

Nem se passe por alto o facto de que tudo o que a graça do Espírito Santo realiza nos irmãos separados
pode também contribuir para a nossa edificação. Tudo o que é verdadeiramente cristão jamais se opõe aos
bens genuínos da fé, antes sempre pode fazer com que mais perfeitamente se compreenda o próprio
mistério de Cristo e da Igreja.

Todavia, as divisões dos cristãos impedem a Igreja de realizar a plenitude de catolicidade que lhe é
própria naqueles filhos que, embora incorporados pelo Baptismo, estão separados da sua plena comunhão.
E até para a própria Igreja se torna mais difícil exprimir na realidade da vida e sob todos os aspectos a sua
plena catolicidade.

Este sagrado Concílio verifica com alegria que a participação dos fiéis na acção ecuménica aumenta cada
vez mais. Recomenda-a aos Bispos de todo o mundo, para que a promovam com interesse e
prudentemente a dirijam.

CAPÍTULO II

PRÁTICA DO ECUMENISMO

Trabalho de toda a Igreja

5. A solicitude na restauração da união vale para toda a Igreja, tanto para os fiéis como para os pastores.

Firefox https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/docume...

4 of 13 11/07/2022 08:29



Afecta a cada um em particular, de acordo com sua capacidade, quer na vida cristã quotidiana, quer nas
investigações teológicas e histéricas. Essa preocupação já manifesta de certo modo a união fraterna
existente entre todos os cristãos, e conduz à unidade plena e perfeita, segundo a benevolência de Deus.

A renovação da Igreja: sua importância e necessidade

6. Toda a renovação da Igreja (23) consiste essencialmente numa maior fidelidade à própria vocação. Esta
é, sem dúvida, a razão do movimento para a unidade. A Igreja peregrina é chamada por Cristo a essa
reforma perene. Como instituição humana e terrena, a Igreja necessita perpetuamente desta reforma.
Assim, se em vista das circunstancias das coisas e dos tempos houve deficiências, quer na moral, quer na
disciplina eclesiástica, quer também no modo de enunciar a doutrina - modo que deve cuidadosamente
distinguir-se do próprio depósito da fé - tudo seja recta e devidamente restaurado no momento oportuno.

Esta renovação tem, por isso, grande importância ecuménica. Ela já é efectuada em várias esferas da
Igreja. Tais são os movimentos bíblico e litúrgico, a pregação da palavra de Deus e a catequese, o
apostolado dos leigos, as novas formas de vida religiosa, a espiritualidade do matrimónio, a doutrina e
actividade da Igreja no campo social. Tudo isto deve ser tido como penhor e auspicio que felizmente
prognosticam os futuros progressos do ecumenismo.

A conversão do coração

7. Não há verdadeiro ecumenismo sem conversão interior. É que os anseios de unidade nascem e
amadurecem a partir da renovação da mente (24), da abnegação de si mesmo e da libérrima efusão da
caridade. Por isso, devemos implorar do Espírito divino a graça da sincera abnegação, humildade e
mansidão em servir, e da fraterna generosidade para com os outros. «Portanto - diz o Apóstolo das gentes
- eu, prisioneiro no Senhor, vos rogo que vivais de modo digno da vocação a que fostes chamados, com
toda a humildade e mansidão, com paciência, suportando-vos uns aos outros em caridade, e esforçando-
vos solicitamente por conservar a unidade do Espírito no vínculo da paz» (Ef. 4, 1-3). Esta exortação visa
sobretudo aqueles que foram elevados à sagrada Ordem na intenção de que seja continuada a missão de
Cristo, que entre nós «não esteve para ser servido, mas para servir» (Mt. 20,28).

Também das culpas contra a unidade, vale o testemunho de S. João: «Se dissermos que não temos pecado,
fazemo-lo mentiroso e a sua palavra não está em nós» (1 Jo. 1,10). Por isso, pedimos humildemente
perdão a Deus e aos irmãos separados, assim como também nós perdoamos àqueles que nos ofenderam.

Lembrem-se todos os cristãos de que tanto melhor promoverão e até realizarão a união dos cristãos
quanto mais se esforçarem por levar uma vida mais pura, de acordo com o Evangelho. Porque, quanto
mais unidos estiverem em comunhão estreita com o Pai, o Verbo e o Espírito, tanto mais íntima e
facilmente conseguirão aumentar a fraternidade mútua.

A oração pela unidade

8. Esta conversão do coração e esta santidade de vida, juntamente com as orações particulares e públicas
pela unidade dos cristãos, devem ser tidas como a alma de todo o movimento ecuménico, e com razão
podem ser chamadas ecumenismo espiritual.

É coisa habitual entre os católicos reunirem-se frequentemente para aquela oração pela unidade da Igreja
que o próprio Salvador pediu ardentemente ao Pai, na vigília de sua morte: «Que todos sejam um» (Jo.
17,21).

Em algumas circunstâncias peculiares, como por ocasião das orações prescritas «pro unitate» em reuniões
ecuménicas, é lícito e até desejável que os católicos se associem aos irmãos separados na oração. Tais
preces comuns são certamente um meio muito eficaz para impetrar a unidade. São uma genuína

Firefox https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/docume...

5 of 13 11/07/2022 08:29



manifestação dos vínculos pelos quais ainda estão unidos os católicos com os irmãos separados: «Onde
dois ou três estão congregados em meu nome, ali estou eu no meio deles» (Mt. 18,20).

Todavia, não é lícito considerar a communicatio in sacris como um meio a ser aplicado
indiscriminadamente na restauração da unidade dos cristãos. Esta communicatio depende principalmente
de dois princípios: da necessidade de testemunhar a unidade da Igreja e da participação nos meios da
graça. O testemunho da unidade frequentemente a proíbe. A busca da graça algumas vezes a recomenda.
Sobre o modo concreto de agir, decida prudentemente a autoridade episcopal local, considerando todas as
circunstancias dos tempos, lugares e pessoas, a não ser que outra coisa seja determinada pela Conferência
episcopal, segundo os seus próprios estatutos, ou pela Santa Sé.

O conhecimento dos irmãos separados

9. É preciso conhecer a mente dos irmãos separados. Para isso, necessariamente se requer um estudo, a
ser feito segundo a verdade e com animo benévolo. Católicos devidamente preparados devem adquirir um
melhor conhecimento da doutrina e história, da vida espiritual e litúrgica, da psicologia religiosa e da
cultura própria dos irmãos. Muito ajudam para isso as reuniões de ambas as partes para tratar
principalmente de questões teológicas, onde cada parte dever agir de igual para igual, contanto que
aqueles que, sob a vigilância dos superiores, nelas tomam parte, sejam verdadeiramente peritos. De tal
diálogo também se ver mais claramente qual é a situação real da Igreja católica. Por esse caminho se
conhecer outrossim melhor a mente dos irmãos separados e a nossa fé lhes ser mais aptamente exposta.

A formação ecuménica

10. A sagrada teologia e as outras disciplinas, principalmente as históricas, devem ser ensinadas também
sob o ponto de vista ecuménico, de modo que respondam mais exactamente à verdade das coisas.

Importa muito que os futuros pastores e sacerdotes estudem a teologia bem elaborada deste modo e não
polemicamente, sobretudo nas questões que incidem sobre as relações entre os irmãos separados e a
Igreja católica.

É da formação dos sacerdotes que depende em grande parte a necessária instrução e formação espiritual
dos fiéis e dos religiosos.

Devem ainda os católicos que se entregam a obras missionárias nas mesmas terras que outros cristãos,
especialmente hoje em dia, conhecer os problemas e os frutos que, para o seu apostolado, se originam do
ecumenismo.

A exposição clara e fiel da fé

11. O modo e o método de formular a doutrina católica de forma alguma devem transformar-se em
obstáculo por diálogo com os irmãos. É absolutamente necessário que toda a doutrina seja exposta com
clareza. Nada tão alheio ao ecumenismo como aquele falso irenismo pelo qual a pureza da doutrina
católica sobre detrimento e é obscurecido o seu sentido genuíno e certo.

Ao mesmo tempo, a fé católica deve ser explicada mais profunda e correctamente, de tal modo e com tais
termos que possa ser de facto compreendida também pelos irmãos separados.

Ademais, no diálogo ecuménico, os teólogos católicos, sempre fiéis à doutrina da Igreja, quando
investigarem juntamente com os irmãos separados os divinos mistérios, devem proceder com amor pela
verdade, com caridade e humildade. Na comparação das doutrinas, lembrem-se que existe uma ordem ou
«hierarquia» das verdades da doutrina católica, já que o nexo delas com o fundamento da fé cristã é
diferente. Assim se abre o caminho pelo qual, mediante esta fraterna emulação, todos se sintam incitados

Firefox https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/docume...

6 of 13 11/07/2022 08:29



a um conhecimento mais profundo e a uma exposição mais clara das insondáveis riquezas de Cristo (25).

A colaboração com os irmãos separados

12. Todos os cristãos professem diante do mundo inteiro a fé em Deus uno e trino, no Filho de Deus
encarnado, nosso Redentor e Salvador. Por um esforço comum e em estima mútua dêem testemunho da
nossa esperança, que não confunde. Visto que nos nossos tempos largamente se estabelece a cooperação
no campo social, todos os homens são chamados a uma obra comum, mas com maior razão os que crêem
em Deus, sobretudo todos os cristãos assinalados com o nome de Cristo. A cooperação de todos os
cristãos exprime vivamente aquelas relações pelas quais já estão unidos entre si e apresenta o rosto de
Cristo Servo numa luz mais radiante. Esta cooperação, que já se realiza em não poucas nações, deve ser
aperfeiçoada sempre mais, principalmente nas regiões onde se verifica a evolução social ou técnica. Vai
ela contribuir para apreciar devidamente a dignidade da pessoa humana, promover o bem da paz, aplicar
ainda mais o Evangelho na vida social, incentivar o espírito cristão nas ciências e nas artes e aplicar toda
a espécie de remédios aos males da nossa época, tais como a fome e as calamidades, o analfabetismo e a
pobreza, a falta de habitações e a inadequada distribuição dos bens. Por essa cooperação, todos os que
crêem em Cristo podem mais facilmente aprender como devem entender-se melhor e estimar-se mais uns
aos outros, e assim se abre o caminho que leva à unidade dos cristãos.

CAPÍTULO IlII

IGREJAS E COMUNIDADES ECLESIAIS
 SEPARADAS DA SÉ APOSTÓLICA ROMANA

Duas categorias de cismas

13. Temos diante dos olhos as duas principais categorias de cisões que ferem a túnica inconsútil de Cristo.

As primeiras divisões sobrevieram no Oriente, já por contestação das fórmulas dogmáticas dos Concílios
de Éfeso e Calcedónia, já em tempo posterior, pela ruptura da comunhão eclesiástica entre os Patriarcados
orientais e a Sé Romana.

As outras, após mais de quatro séculos, originaram-se no Ocidente, provocadas pelos acontecimentos
comumente conhecidos com o nome de Reforma. Desde então, muitas Comunhões, nacionais ou
confessionais, se separaram da Sé Romana. Entre aquelas nas quais continuam parcialmente as tradições e
as estruturas católicas, ocupa um lugar especial a Comunhão anglicana.

Estas diversas divisões, todavia, diferem muito entre si, não apenas em razão da origem, lugar e tempo,
mas principalmente pela natureza e gravidade das questões relativas à fé e à estrutura eclesiástica.

Por isso, sem querer minimizar as diferenças entre os vários grupos cristãos e sem desconhecer os laços
que, não obstante a divisão, entre eles existem, este sagrado Concílio determina propor as seguintes
considerações para levar a cabo uma prudente acção ecuménica.

I. CONSIDERAÇÃO PECULIAR SOBRE AS IGREJAS ORIENTAIS

Carácter e história própria dos orientais

14. Durante não poucos séculos, as Igrejas do Oriente e do Ocidente seguiram por caminhos próprios,
unidas, contudo, pela fraterna comunhão da fé e da vida sacramental. Quando entre elas surgiam
dissensões acerca da fé ou da disciplina, era a Sé de Roma quem, de comum acordo, as resolvia. Entre
outras coisas de grande importância, é grato ao sagrado Concílio trazer à memória de todos o facto de que
no Oriente florescem muitas Igrejas particulares ou locais, entre as quais sobressaem as Igrejas

Firefox https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/docume...

7 of 13 11/07/2022 08:29



patriarcais; não poucas delas se gloriam de ter origem nos próprios Apóstolos. Por isso entre os orientais
prevaleceu e prevalece a solicitude e o cuidado de conservar na comunhão de fé e caridade aquelas
relações fraternas que devem vigorar entre as Igrejas locais como entre irmãs.

Semelhantemente, não se deve esquecer que as Igrejas do Oriente têm desde a origem um tesouro, do
qual a Igreja do Ocidente herdou muitas coisas em liturgia, tradição espiritual e ordenação jurídica. Nem
se deve subestimar o facto de que os dogmas fundamentais da fé cristã sobre a Trindade e o Verbo de
Deus encarnado da Virgem Maria, foram definidos em Concílios Ecuménicos celebrados no Oriente. Para
preservar esta fé, muito sofreram e ainda sofrem aquelas Igrejas.

Mas a herança deixada pelos Apóstolos foi aceite de formas e modos diversos e desde os primórdios da
Igreja cá e lá foi explicada de maneira diferente, também por causa da diversidade de génio e condições
de vida. Tudo isso, além das causas externas, e também por falta de mútua compreensão e caridade, deu
ocasião às separações.

Em vista disto, o sagrado Concilio exorta a todos, mormente aos que pretendem dedicar-se à restauração
da plena comunhão desejada entre as Igrejas orientais e a Igreja católica, a que tenham na devida
consideração esta peculiar condição da origem e do crescimento das Igrejas do Oriente e da índole das
relações que vigoravam entre elas e a Sé Romana antes da separação. Procurem apreciar rectamente todos
estes factores. Acuradamente observadas, estas coisas contribuirão muito para o desejado diálogo.

A tradição litúrgica espiritual dos orientais

15. Também é conhecido de todos com quanto amor os cristãos-orientais realizam as cerimónias
litúrgicas, principalmente a celebração eucarística, fonte da vida da Igreja e penhor da glória futura, pela
qual os fiéis unidos ao Bispo, tendo acesso a Deus Pai mediante o Filho, o Verbo encarnado, morto e
glorificado, na efusão do Espírito Santo, conseguem a comunhão com a Santíssima Trindade, feitos
«participantes da natureza divina» (2 Ped. 1,4). Por isso, pela celebração da Eucaristia do Senhor, em
cada uma dessas Igrejas, a Igreja de Deus é edificada e cresce (26), e pela concelebração se manifesta a
comunhão entre elas.

Neste culto litúrgico, os orientais proclamam com belíssimos hinos a grandeza de Maria sempre Virgem,
a quem o Concílio Ecuménico de Éfeso solenemente proclamou Santíssima Mãe de Deus, para que se
reconhecesse verdadeira e propriamente a Cristo como Filho de Deus e Filho do Homem segundo as
Escrituras. Cantam hinos também a muitos santos, entre os quais os Padres da Igreja universal.

Como essas Igrejas, embora separadas, têm verdadeiros sacramentos, e principalmente, em virtude da
sucessão apostólica, o sacerdócio e a Eucaristia, ainda se unem muito intimamente connosco. Por isso,
alguma communicatio in sacris não só é possível mas até aconselhável, em circunstâncias oportunas e
com aprovação da autoridade eclesiástica.

Também no Oriente se encontram as riquezas daquelas tradições espirituais, que o monaquismo sobretudo
expressou. Pois desde os gloriosos tempos dos santos Padres floresceu no Oriente aquela elevada
espiritualidade monástica, que de lá se difundiu para o Ocidente e da qual a vida religiosa dos latinos se
originou como de sua fonte, e em seguida, sem cessar, recebeu novo vigor. Recomenda-se, por isso,
vivamente que os católicos se abeirem com mais frequência destas riquezas espirituais dos Padres do
Oriente que elevam o homem todo à contemplação das coisas divinas.

Conhecer, venerar, conservar e fomentar o riquíssimo património litúrgico e espiritual dos orientais é da
máxima importância para guardar fielmente a plenitude da tradição cristã e realizar a reconciliação dos
cristãos orientais e ocidentais.

Firefox https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/docume...

8 of 13 11/07/2022 08:29



Disciplina própria dos orientais

16. Além do mais, desde os primeiros tempos as Igrejas do Oriente seguiam disciplinas próprias,
sancionadas pelos santos Padres e Concílios, mesmo Ecuménicos. Longe de obstar à unidade da Igreja,
uma certa diversidade de costumes e usos, como acima se lembrou, aumenta-lhe a beleza e ajuda-a não
pouco a cumprir a sua missão. Por isso, o sagrado Concilio, para tirar todas as dúvidas, declara que as
Igrejas do Oriente, conscientes da necessária unidade de toda a Igreja, têm a faculdade de se governarem
segundo as próprias disciplinas, mais conformes à índole de seus fiéis e mais aptas para atender ao bem
das almas. A observância perfeita deste tradicional princípio, nem sempre respeitada, é condição prévia
indispensável para a restauração da união.

Carácter da teologia dos orientais

17. O que acima foi dito acerca da legítima diversidade, apraz declarar também com relação à diversidade
na enunciação teológica das doutrinas. Com efeito, no estudo da verdade revelada, o Oriente e o Ocidente
usaram métodos e modos diferentes para conhecer e exprimir os mistérios divinos. Não admira, por isso,
que alguns aspectos do mistério revelado sejam por vezes apreendidos mais convenientemente e postos
em melhor luz por um que por outro. Nestes casos, deve dizer-se que aquelas várias fórmulas teológicas,
em vez de se oporem, não poucas vezes se completam mutuamente. Com relação às tradições teológicas
autênticas dos orientais, devemos reconhecer que elas estão profundamente radicadas na Sagrada
Escritura, são fomentadas e expressas pela vida litúrgica, são nutridas pela viva tradição apostólica e
pelos escritos dos Padres orientais e dos autores espirituais, e promovem a recta ordenação da vida e até a
contemplação perfeita da verdade cristã.

Dando graças a Deus porque muitos filhos orientais da Igreja católica, que guardam este património e
desejam vivê-lo mais pura e plenamente, já vivem em plena comunhão com os irmãos que cultivam a
tradição ocidental, este sagrado Concilio declara que todo esse património espiritual e litúrgico,
disciplinar e teológico, nas suas diversas tradições, faz parte da plena catolicidade e apostolicidade da
Igreja.

A busca da unidade

18. Tendo ponderado tudo isso, este sagrado Concílio renova o que foi declarado pelos sagrados
Concílios anteriores e também pelos Pontífices Romanos: para restaurar ou conservar a comunhão e a
unidade, é preciso «não impor nenhum outro encargo além do necessário» (Act. 15, 28). Veementemente
deseja também, que nas várias instituições e formas de vida da Igreja, se envidem todos os esforços para
uma gradual concretização desta unidade, principalmente pela oração e pelo diálogo fraternal em torno da
doutrina e das necessidades mais urgentes do ministério pastoral de hoje. Do mesmo modo recomenda
aos pastores e fiéis da Igreja católica as boas relações com aqueles que já não vivem no Oriente, mas
longe da pátria, para que cresça a colaboração fraterna com eles no espírito da caridade, excluído todo o
espírito de contenda e rivalidade. E se este trabalho for promovido com todo o entusiasmo, o sagrado
Concílio espera que, demolido o muro que separa a Igreja ocidental da oriental, haja finalmente uma
única morada, firmada na pedra angular, Jesus Cristo, que fará de ambas uma só coisa (27).

II. IGREJAS E COMUNIDADES ECLESIAIS SEPARADAS NO OCIDENTE

Condição própria destas comunidades

19. As Igrejas e Comunidades eclesiais, que se separaram da Sé Apostólica Romana naquela grave
perturbação iniciada no Ocidente já pelos fins da Idade média, ou em tempos posteriores, continuam,
contudo, ligadas à Igreja católica pelos laços de uma peculiar afinidade devida à longa convivência do
povo cristão na comunhão eclesiástica durante os séculos passados. Visto que estas Igrejas e

Firefox https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/docume...

9 of 13 11/07/2022 08:29



Comunidades eclesiais, por causa da diversidade de origem, doutrina e vida espiritual não só diferem de
nós mas também diferem consideravelmente entre si, descrevê-las de modo adequado é um trabalho
muito difícil, que não entendemos fazer aqui.

Embora o movimento ecuménico e o desejo de paz com a Igreja católica ainda não sejam vigorosos em
toda a parte, temos a esperança de que crescerão pouco a pouco em todos o sentido ecuménico e a estima
mútua.

É preciso, contudo, reconhecer que entre estas Igrejas e Comunidades e a Igreja católica há discrepâncias
consideráveis, não só de índole histórica, sociológica, psicológica, cultural, mas sobretudo de
interpretação da verdade revelada. Para que mais facilmente, não obstante estas diferenças, se possa
estabelecer o diálogo ecuménico, queremos expor seguidamente alguns pontos que podem e devem ser o
fundamento e o incentivo deste diálogo.

A confissão de Cristo

20. Consideramos primeiramente aqueles cristãos que, para glória de Deus único, Pai e Filho e Espírito
Santo, abertamente confessam Jesus Cristo como Deus e Senhor e único mediador entre Deus e os
homens. Sabemos existirem não pequenas discrepâncias em relação à doutrina da Igreja católica, mesmo
sobre Cristo, Verbo de Deus encarnado, e sobre a obra da redenção e por conseguinte sobre o mistério e o
ministério da Igreja, bem como sobre a função de Maria na obra da salvação. Alegramo-nos, contudo,
vendo que os irmãos separados tendem para Cristo como fonte e centro da comunhão eclesiástica.
Levados pelo desejo de união com Cristo, são mais e mais compelidos a buscarem a unidade bem como a
darem em toda a parte e diante de todos o testemunho da sua fé.

Estudo da Sagrada Escritura

21. O amor e a veneração e quase o culto da Sagrada Escritura levam os nossos irmãos a um constante e
cuidadoso estudo do texto sagrado: pois o Evangelho é «força de Deus para salvação de todo aquele que
crê, primeiro do judeu, mas também do grego» (Rom. 1,16).

Invocando o Espírito Santo, na própria Sagrada Escritura, procuram a Deus que lhes fala em Cristo
anunciado pelos profetas, Verbo de Deus por nós encarnado. Nela contemplam a vida de Cristo e aquilo
que o divino Mestre ensinou e realizou para a salvação dos homens, sobretudo os mistérios da Sua morte
e ressurreição.

Mas, embora os cristãos de nós separados afirmem a autoridade divina da Sagrada Escritura, pensam
diferentemente de nós - cada um de modo diverso - sobre a relação entre a Escritura e a Igreja. Na Igreja,
segundo a fé católica, o magistério autêntico tem lugar peculiar na exposição e pregação da palavra de
Deus escrita.

No entanto, no próprio diálogo a Sagrada Escritura é um exímio instrumento na poderosa mão de Deus
para a consecução daquela unidade que o Salvador oferece a todos os homens.

A vida sacramental: o Baptismo, a ceia do Senhor

22. Pelo sacramento do Baptismo, sempre que for devidamente conferido segundo a instituição do Senhor
e recebido com a devida disposição de alma, o homem é verdadeiramente incorporado em Cristo
crucificado e glorificado, e regenerado para participar na vida divina, segundo esta palavra do Apóstolo:
«Com Ele fostes sepultados no Baptismo e n'Ele fostes conressuscitados pela fé no poder de Deus, que O
ressuscitou dos mortos» (Col. 2,12) (28).

O Baptismo, pois, constitui o vínculo sacramental da unidade que liga todos os que foram regenerados

Firefox https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/docume...

10 of 13 11/07/2022 08:29



por ele. O Baptismo, porém, de per si é o inicio e o exórdio, pois tende à consecução da plenitude de vida
em Cristo. Por isso, o Baptismo ordena-se à completa profissão da fé, à íntegra incorporação na obra da
salvação, tal como o próprio Cristo o quis, e finalmente à total inserção na comunhão eucarística.

Embora falte às Comunidades eclesiais de nós separadas a unidade plena connosco proveniente do
Baptismo, e embora creiamos que elas não tenham conservado a genuína e íntegra substancia do mistério
eucarístico, sobretudo por causa da falta do sacramento da Ordem, contudo, quando na santa Ceia
comemoram a morte e a ressurreição do Senhor, elas confessam ser significada a vida na comunhão de
Cristo e esperam o Seu glorioso advento. É, por isso, necessário que se tome como objecto do diálogo a
doutrina sobre a Ceia do Senhor, sobre os outros sacramentos, sobre o culto e sobre os ministérios da
Igreja.

A vida com Cristo: liturgia e moral

23. A vida cristã destes irmãos alimenta-se da fé em Cristo e é fortalecida pela graça do Baptismo e pela
audição da palavra de Deus. Manifesta-se na oração privada, na meditação bíblica, na vida familiar cristã,
no culto da comunidade congregada para o louvor de Deus. Aliás, o culto deles contém por vezes
notáveis elementos da antiga Liturgia comum.

A sua fé em Cristo produz frutos de louvor e acção de graças pelos benefícios recebidos de Deus. Há
também, entre eles, um vivo sentido da justiça e uma sincera caridade para com o próximo. Esta fé
operosa produziu não poucas instituições para aliviar a miséria espiritual e corporal, promover a educação
da juventude, tornar mais humanas as condições sociais da vida e estabelecer por toda a parte a paz.

E se em assuntos morais muitos dentre os cristãos nem sempre entendem o Evangelho do mesmo modo
que os católicos, nem admitem as mesmas soluções para questões mais difíceis da sociedade hodierna,
querem, no entanto, como nós, aderir à palavra de Cristo como fonte da virtude cristã e obedecer ao
preceito do Apostolo: «Tudo quanto fizerdes por palavra ou por obra, fazei tudo em nome do Senhor
Jesus Cristo, dando graças a Deus Pai por Ele» (Col. 3,17). Daqui é que pode começar o diálogo
ecuménico sobre a aplicação moral do Evangelho.

Exortação ao ecumenismo prudente e católico

24. Assim, após termos exposto brevemente as condições segundo as quais se pode exercer a acção
ecuménica e os princípios pelos quais ela deve ser orientada, olhamos com confiança para o futuro. Este
sagrado Concílio exorta os fiéis a absterem-se de qualquer zelo superficial ou imprudente que possa
prejudicar o verdadeiro progresso da unidade. Com efeito, a sua acção ecuménica não pode ser senão
plena e sinceramente católica, isto é, fiel à verdade que recebemos dos Apóstolos e dos Padres, e
conforme à fé que a Igreja católica sempre professou, e ao mesmo tempo tendente àquela plenitude mercê
da qual o Senhor quer que cresça o Seu corpo no decurso dos tempos.

Este sagrado Concílio deseja insistentemente que as iniciativas dos filhos da Igreja católica juntamente
com as dos irmãos separados se desenvolvam; que não se ponham obstáculos aos caminhos da
Providência; e que não se prejudiquem os futuros impulsos do Espírito Santo. Além disso, declara estar
consciente de que o santo propósito de reconciliar todos os cristãos na unidade de uma só e única Igreja
de Cristo excede as forças e a capacidade humana. Por isso, coloca inteiramente a sua esperança na
oração de Cristo pela Igreja, no amor do Pai para connosco e na virtude do Espírito Santo. «E a esperança
não será confundida, pois o amor de Deus se derramou em nossos corações pelo Espírito Santo que nos
foi dado» (Rom. 5,5).

Vaticano, 21 de Novembro de 1964.

Firefox https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/docume...

11 of 13 11/07/2022 08:29



PAPA PAULO VI

Notas

1. Cfr. 1 Cor., 1, 13.

2. Cfr. 1 Jo. 4,9; Col. 1, 18-20; Jo. 11,52.

3. Cfr. Jo. 13,34.

4. Cfr. Jo. 16,7.

5. Cfr. 1 Cor. 12, 4-11.

6. Cfr. Mt. 28, 18-20; Jo. 20, 21-23.

7. Cfr. Mt. 16,19; Mt. 18,18.

8. Cfr. Lc. 22,32.

9. Cfr. Jo. 21, 15-17.

10. Cfr. Ef. 2,20.

11. Cfr. 1 Ped. 2,25; I Conc. Vatic., Const. Pastor aeternus: Coll. Lac. 7, 482 a.

12. Cfr. Is. 11, 10-12.

13. Cfr. Ef. 2, 17-18; Mc. 16,15.

14. Cfr. 1 Ped. 1, 3-9.

15. Cfr. 1 Cor. 11, 18-19; Gal. 1, 6-9; 1 Jo. 2, 18-19.

16. Cfr. 1 Cor. 1, 11 ss.; 11,22.

17. Cfr. Conc. Florentino, ses. VIII, Decr. Exultate Deo; Mansi 31, 1055 A.

18. Cfr. S. Agostinho, In Ps. 32, Enarr. II, 29: PL 36, 299.

19. Cfr. IV Conc. Lateranense (1215), const. IV: Mansi 22, 990; II Conc. Lugdunense, Profissão de fé de
Miguel Paleólogo: Mansi 24, 71 E; Conc. Florentino, Ses. VI, definição Laetentur Coeli: Mansi 31, 1026
E.

20. Cfr. Tg. 1,4; Rom. 12, 1-2.

21. Cfr. 2 Cor. 4,10; Fil. 2, 5-8.

22. Cfr. Ef. 5,27.

23. Cfr. IV Conc. Lateranense, ses. XII, Const. Constituti: Mansi 32, 988 B-C.

24. Cfr. Ef. 4,23.

Firefox https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/docume...

12 of 13 11/07/2022 08:29



25. Cfr. Ef. 3, 8.

26. Cfr. S. João Crisóstomo, In Jo. hom. XLVI: PG 59, 260-262.

27. Cfr. Conc. Florentino, ses. VI, Definição Laetentur coeli: Mansi 31, 1026 E.

28. Cfr. Rom. 6, 4.

Firefox https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/docume...

13 of 13 11/07/2022 08:29


